
 



Yoga Nidra

Siucimi Satyananda Saraswati

Biliar School o f Yoga 
Munger, Biliar, India



© Todos los derechos reservados 
Bihar School of Yoga 
Munger, Bihar, India

Primera Edición Castell

ISBN 958-9599S-0-X

Academia de Yoga Sacyanañda
Santafé de Bogotá, 1996
Está edición en Español es la única autorizada.

Traducción: María Teresa Valencia de Copete

Diseño Carátula: Mauricio Villamizar Mallarino

Queda prohibida la reproducción parcial o total de este libro, por medio 
de cualquier proceso, reprográfico o fónico, especialmente por fotocopia, 

microfilme, offset o mimeógrafo. (Lev 23 de 19S2).

Impreso en Colombia Prinled in Colombia

Editorial Linotipia Bolívar - Santafé de Bogotá, D. C.



Yoga N idra,
La Relajación Bienaventurada

La mayoría de las personas duermen sin resolver sus tensiones, 
A esto se le llama nidia.

Nidra significa sueño, no importa ni qué m por qué,
Pero yoga nidra significa sueño después de. haberse, 

liberado de todas las cargas,
Es bienaventurado, es de una calidad supenor.

Cuando la consciencia esiá separada y distinta de los vrittis, 
cuando la vigilia, la ensoñación 

y el sueño profundo pasan como nubes.
Aún la consciencia del Alma permanece 

Esta es la experiencia de la lotcd relajación.

Relajación no significa sueño.
Relajación significa estar felizmente contenió.

Ello no tiene fin.

Yo llamo bienaventuranza la totaI relajación;
El sueño es algo diferente.

El sueño solo da relajación a la mente y los sentidos.
La bienaventuranza relaja el alma, el ser intenor;

Por esto en el tantra.
Yoga nidra es la puerta de entrada hacia el samadla.

Swami Satyananda Saraswati



Prefacio

La primera edición de este libro fue recopilada de las conferencias  ̂
clases sobre yoga nidra dictadas porSwami Saiy.ananca Sarasivali durara 
te el curso de nueve meses de entrenamiento para profesores en 1963. 
Contenía cinco prácticas graduales representativas de las que se en 
señan en Biliar School o f Yoga y en muchos de los centros y ashrr.it 
afiliados.

En esta edición recientemente revisada, se han agregado mucho 
capítulos en !a sección de teoría, incorporando las enseñanzas más re 
cientes de Swamiji en la ciencia del yoga nidra.

Después de las prácticas se ha añadido una nueva sección titulada 
“Investigaciones científicas", la cual condene reportes de investigado 
nes recientes sobre yoga nidra y sus aplicaciones educativas y terapéuti 
cas, recopiladas por el doctor Swami Karmanarida Saraswati. MB, P.:¡ 
de Sydney (Australia). También hemos incluido con su amable permi 
so, un reporte experimental realizado por el eminente cardiólogo H oq 

Brig. KK. Datey del Departamento de Cardiología, Hospical K.E.M. de 
Bombay (India).



Contenido

Pág.

Introducción ...........................................................................  1

I. TEORIA .................................................................................  7

El arte de la relajación............................................................ 9
Entrenando la mente ............................................................. 15
Experiencias en el Yoga Nidra .............................................  21
El proceso del pratyahara ......................................................  26
El yoga nidra y el cerebro ......................................................  33
Símbolos del inconsciente......................................................  41
Más allá del cuerpo y de la mente .........................—...........  50
Emergiendo hacia el samadhi................................................. 55

II. PRACTICAS............................................................................  63

Esquema de la práctica..........................................................  65
Sugerencias generales............................................................. 69
Yoga Nidra 1...........................................................................  75
Yoga Nidra 2 ...........................................................................  84
Yoga Nidra 3...........................................................................  94
Yoga Nidra 4 ...........................................................................  103



Yoga Nidra 5 ..........................................................................  116
Esquema total de las prácticas 1- 5 ......................................  129
Transcripción de una clase corta .........................................  131
Transcripción de una clase larga .........................................  133
Visualización de los chakras .................................................. 147
Yoga nidia para niños .................................................................154

III. INVESTIGACIONES CIENTIFICAS ...............................  163

Sueño, sueños y Yoga Nidra ................................................  165
Educando toda la mente ......................................................  174
Contrarrestando la tensión................................................... 1S1
Concrolando los centros del cerebro ....................................  186
Aplicaciones terapéuticas......................................................  190
Enfermedades sicosomáticas ................................................ 197
Enfermedades cardiovasculares ...........................................  203

IV. APENDICE..................................................................... :.....  211.

Estrés y la enfermedad coronaria ........................................  213
Yoga Nidra y la biorrer.roalimentación ................................  224
Diagrama de los ckakras .......................................................  233
Diagrama de los órganos internos .......................................  235
Referencias ............................................................................  237
Closario.............................................................    249



In troducción

£1 yoga nidra se deriva de tos tañeras y es una poderosa técnica en la 
que se aprende a relajarse de manera consciente. En el yoga nidra, el 
sueño no se considera una relajación. La gente siente que se está rela­
jando cuando colapsa en una s:!la cómoda, con una raza de café y fu­
mándose un cigarrillo; cuando prende la televisión o lee el periódico. 
Sin embargo, esto no será suficiente como explicación científica de la 
relajación, tan solo son distracciones de los sentidos. La relajación es 
en realidad una experiencia más profunda: para obtener la relajación 
absoluta hay que permanecer consciente. Esto es yoga nidra, el estado 
de sueño dinámico.

El yoga nidra es un método sistemático de inducir completa relaja­
ción física, mental y emocional. El término yoga nidra se deriva de dos 
palabras sánscritas: “yoga", que significa unión o percepción centrada 
en un punto, y "nidra", que significa sueño. Durante la práctica de 
yoga nidra, parecería que la persona está dormida, pero la consciencia 
está funcionando a un nivel más profundo. Por esta razón, nos referi­
mos con frecuencia al yoga nidra como sueño síquico o relajación con 
consciencia interior. En este estado incermedio entre el sueño y la vigi­
lia, ocurre espontáneamente el contacto con las dimensiones conscien­
te e inconsciente.

En el yoga nidra, el estado de relajación se alcanza cuando la mente 
se torna hacia adentro, alejándose de la experiencia exterior. Si la cons­
ciencia puede separarse de la experiencia externa y deí sueño, se vuel­
ve muy poderosa y puede aplicarse de varias maneras; por ejemplo, 
para desarrollar la memoria, aumentar el conocimiento y la creatividad 
O transformar la propia, naturaleza.

1



Yoga Nidra

En el raja yoga de Palanjali, hay un estado que se conoce con el 
nombre de praiyahara, en el que la mente y la percepción están disocia­
dos de los canales sensoriales. El yoga nidra es un aspecto del pratyahara 
que lleva a estados superiores de concentración y al samcahi.

El nacimiento de! yoga nidra
“Hace cerca de treinta y cinco años, cuando estaba viviendo con mi 
garu Swami Sivananda, en Rishikesh, tuve una experiencia muy impor­
tante que desencadenó mi interés en desarrollar la ciencia del yoga 
nidra. Había sido designado para cuidar una escuela de sánscrito en la 
que se enseñaba a los niños pequeños a cantar los Vedas. Mi deber era 
permanecer despierto todo el tiempo para vigilar el lugar durante la 
ausencia del encargado. A las tres de la madrugada me dormía profun­
damente y a las seis me levantaba y regresaba al ashmm. Mientras tan­
to, los niños se levantaban a las cuatro, se bañaban y cantaban sus ora­
ciones en sánscrito, pero yo nunca los escuché.

.Algún tiempo después, mi ashram preparó una gran celebración e 
invitó a los niños de la escuela de sánscrito para que cantaran los mantras 
védicos. Durante la función, recitaron determinados versos que yo no 
conocía pero que de alguna manera sentía haberlos escuchado antes. A 
medida que oía, la sensación fue mayor y rraté en vano de recordar 
dónde los había escuchado. Tenía la total certeza de que nunca los ha­
bía leído o escrito y aun así me eran familiares.

Finalmente decidí preguntar al guru de los niños, que estaba senta­
do junco a mí. si podía explicarme el significado de ello. Lo que me dijo 
cambió por completo mi perspectiva de la vida. Me dijo que esa sensa­
ción de familiaridad no era sorprendente, ya que mi cuerpo sutil escu­
chaba a los niños cantar esos mantras muchas veces mientras yo estaba 
dormido en la escuela.

Esto fue una gran revelación para mí. Sabía que el conocimiento se 
transmitía directamente a través de los sentidos, pero a partir de esta 
experiencia llegué a la conclusión de que también sé puede obtener 
conocimiento direcro sin ningún medio sensorial- Este fue el nacimien­
to del yoga nidra. .

A partir de está experiencia, en mi mente aparecieron nuevas luces 
e ideas. Me di cuenta de que el sueño no era un estado de total incons­
ciencia. Cuando se está dormido, permanece un estado potencial, una

2



introducción

forma de consciencia que estl despierta y totalmente alerta a las situa­
ciones externas, Encontré que entrenando la mente, es posible utilizar 
este estado.

Su origen tántrico
Después, de este descubrimiento, comencé a estudiar las escrituras 
tántricas con una perspectiva diferente. Me encontré con muchas prác­
ticas importantes, poco conocidas, las cuales me interesaron mucho. 
Después de practicarlas, decidí construir un nuevo sistema, llamado 
yoga nidra, que incorporara la esencia de estas prácticas sin complica­
ciones ritualísticas.

La característica principal del yoga nidra fue la rotación sistemática 
de la consciencia en el cuerpo, la cual se originó de la práctica tántrica 
de "nyosa" (que significa "colocar” o “ llevar la mente a ese punto"). 
Nyaso se practicaba sentado e involucraba la utilización de mantras es­
pecíficos que se localizaban, sentían o experimentaban en diferentes 
partes del cuerpo. Primero se recitaba la parte del cuerpo, luego se 
visualizaba o tocaba y allí se colocaba el manlra. Nyosa era una manera 
de consagrar el cuerpo físico infundiendo una consciencia superior o 
divina en las diferentes prácticas durante los rituales támricos. Por ejem­
plo, el angushtadi-shadanga-nyasa (r* 1) se utilizaba para colocar mantras 
en la mano de la siguiente manera:

(pulgar) Hrarr. angushlabhyam ñamar.
(dedo índice) Hrim Larjanibkyam smaha
(dedo del corazón) Hiv.m inadhyamabhyama vashol
(dedo anular) Hraim anamikabhyam vas,bal
(dedo meñique) Hraum kanishthabhyam vaushal
(palma y dorso de la palma) Hrah karatala-prishlabhyam pliat.
De manera similar en el hridap-shadanga-nyasa se colocaban deter­

minados mantras en diferentes partes del cuerpo.
La forma actual del yoga nidra que he inventado capacita a la gente 

que no está familiarizada con los mantras sánscritos para que pueda 
obtener los beneficios completos de la nyasa tradicional. Puede ser prac­
ticada por personas de cualquier religión o culrura. Al comienzo llama­
ba la práctica "sueño yóguico”, pero ahora me he vuelto más consciente 
de las potencialidades del yoga nidra y pienso que el yoga nidra sólo

3



puede llamarse yoga nidra. Si me piden que lo traduzca al español o al 
francés, lo llamaré ‘‘yoga nidra", es una práctica internacional.

Experimentos con el yoga nidra
Desde que inventé la práctica, he realizado muchos experimentos para 
validar estas ideas. Primero lo ensayé en mí mismo y luego en otras 
personas. Incluso tuve éxito entrenando un perro alsaciano. Luego ex­
perimenté en algunos de mis discípulos y con muchos niños dándoles 
conocimiento, experiencia e instrucción mientras dormían profunda­
mente.

Uno de mis experimentos más interesantes fue con un niño peque­
ño que llegó al ashram en busca de sannvasa. Yo quise enviarlo al cole­
gio, pero él se rehusó abiertamente. Era un niño muy necio, un verda­
dero mico. Todo el día rompía cosas, molestaba a los visitantes y causaba 
accidentes. Finalmente se volvió un problema tan grande para el ashram, 
que decidí ensayar en él el yoga nidra.

Comencé cantándole el capítulo 15 del Gita tres minutos después de 
que se había dormido. Cuando se despertaba en la mañana, le hacía 
leer el mismo capítulo, lo cual hacía con descuido, claro está. Después 
de una semana, era capaz de recitar todo el capítulo de memoria. Cuan­
do esto tuvo éxito, continué con otros textos y fue así como pude ense­
ñarle el Sriinaú Bhagavatam, los Upanishadas, la Biblia, el Korán, in­
glés, hindi, sánscrito y todo lo que yo sabía.

Actualmente, esc niño tiene veintiún años y lo he mandado a los 
Estados Unidos. Habla varios idiomas y escribe y da conferencias en 
inglés mejor que yo, aun cuando nunca ha estado en el colegio. Todos 
sus estudios y aprendizaje se realizaron en el período de dos años en 
que le enseñé yoga nidra y él ni siquiera lo recuerda.

¿Cómo sucede esto? La respuesta es sencilla: cuando la relajación es 
completa, la receptividad es mayor. Cuando la consciencia está conec­
tada a todos los sentidos, la receptividad es menor. Este es el secreto del 
yoga nidra. Debido al proceso de inteleccualización, el conocimiento 
que va al cerebro no queda realmente impreso allí. Pero cuando se- reti­
ra un poco la mente y se enera en un estado donde no se está ni profun­
damente dormido ni completamente despierto, cualquier impresión 
que entra en la mente en ese momento se vuelve muy poderosa y per­
manece allí.



Introducción

El estado “hipnayóguico”
En el yoga nidra, la consciencia escá en un estado intermedio entre el 
sueño y la vigilia, pero no es sujeto de ninguno de los dos. En la sicología 
moderna, este estado se conoce con el nombre de "hipgógico". Yo pre­
fiero llamarlo "estado hipnayóguico". Pero el mejor nombre de todos 
es "yoga nidra”. En este estado, la mente está excepcionalmeitte recep­
tiva; se pueden aprender idiomas y otras materias de manera rápida. 
Las sugerencias que se dan en este momento son exitosas en eliminar 
hábitos y tendencias no deseadas. De hecho, el yoga nidra puede utili­
zarse para dirigir la mente a logTar algo. Este es el secreto de los logros 
extraordinarios de grande yoguis y swamis.

La práctica del yoga capacita a la persona para recibir las intuiciones 
de la mente inconsciente. Este estado es la fuente de la inspiración 
artística y poética., También es la fuente de los descubrimientos cientí- 
fcos más creativos. Wolfgang Von Goethe utilizó las inspiraciones e in­
tuiciones de este estado para solucionar los problemas que se origina­
ban en su trabajo. En los sueños que ocurren en este estado, Kekule se 
dio cuenta de la estructura molecular circular dei benceno, el Nobel 
Nieis Bohr vio la estructura planetaria del átomo y Einstein aceleró su 
percepción a la velocidad de la luz en los famosos "experimentos de 
pensamiento", los cuales lo llevaron a la ceorÍ2 de U relatividad.

Las intuiciones recibidas en el yoga nidra no capacitan para encon­
trar dentro de nosotros mismos la respuesta a codos los problemas. Se 
manifiesta nuestra verdadera naturaleza e integridad, permitiéndonos 
vivir de manera significativa y pacífica en cualquier ambiente. Este es el 
despertar del "tercer ojo", el cual lleva la consciencia más allá de la 
personalidad condicionada con sus tensiones, complejos e.inhibicio­
nes. Sin estar identificado emocionalmente con la mente y el cuerpo, 
todo el Ser se permea de la consciencia divina, como dice el Tripura 
Rahasya: (*2) •

“Por le tanto, realiza con una mente tranquila tu propia naturaleza, 
la cual es la consciencia pura, sin divisiones, que yace bajo la mente 
intranquila que se compone de todo el universo en toda su diversi­
dad. Realiza con una mente tranquila, el estado entre el sueño y la 
vigilia... este es el Ser real, el que ya no escá engañado”.

5



Teoría



El Arte de la Relajación

Durante los últimos cien años más o menos, e! modo de s ida ha cam­
biado sustancialmente en todo el mundo. El sistema social y los otros 
sistemas ya no son ios mismos de la antigüedad. Esto lia traído rn dis­
persión de la energía en todos lo niveles. La mente humana ha perdido 
el punto de equilibrio y armonía en todas sus esferas de existencia. 
Estamos tan engolfados en la supervivencia material, que no nos da­
mos cuenta de lo que nos ha sucedido.

En los último? dos siglos, han aparecido enfermedades con nuevas 
dimensiones, expresiones y manifestaciones que han llegado a la cima 
en la últimas décadas. La ciencia médica ha puesto fin a las grandes 
plagas del pasado, pero actualmente nos vemos enfrentados a una nue­
va epidemia de problemas relacionados con el estrés causados por nues­
tra inhabilidad de adaptarnos al ritmo altamente competitivo de ia vida 
moderna.

Enfermedades sicosomáticas como la diabetes, la hipertensión, la 
migraña, el asma, las úlceras, los problemas digestivos y las enfermeda • 
des de la piel se originan en tensiones del cuerpo y la mente. Las causas 
principales de muerte en países desarrollados, el cáncer y las enferme­
dades coronarias, también se originan en la tensión.

La ciencia médica moderna ha estado tratando de resolver estos pro­
blemas de muchas maneras, pero hablando francamente, han fallado 
en proporcionarle la salud necesaria al hombre. Y esto se debe a que el 
verdadero problema no está en el cuerpo, se origina en los cambiantes 
ideales del hombre, en su manera de pensar y sentir. Cuando hay 
disipación de energía, dispersión de ideales, {cómo puede esperarse 
que haya armonía en el cuerpo y en la mente?



El problema internacional hoy no es el hambre, la pobreza, las dro­
gas o el miedo a la guerra. Es la tensión, la hipertensión, la total ten­
sión. Si se sabe cómo liberarse de la tensión, se sabrá como resolver los 
problemas de la viÓ2. Si somos capaces de equilibrar nuestras tensio­
nes. podremos controlar nuestras emociones, la ira y las pasiones. Po-' 
demos controlar las enfermedades coronarias, la tensión arterial alta, 
la leucemia, la angina de pecho.

Los tres aspectos de la tensión
Bien sea que se piense mucho o no se piense, se acumulan tensiones. Si 
se trabaja físicamente o no se trabaja en absoluto, se acumulan tensio­
nes. Si se duerme mucho o no se duerme en absoluto, se acumulan 
tensiones. Si se ingiere una dieta alta en proteínas o una dieta de 
carbohidratos, o una dieta vegetariana, se acumulan tensiones. Todas 
estas tensiones se acumulan en las diferentes capas de la personalidad 
humana: los sistemas muscular, emocional y mental.

En el yoga tratamos estos problemas de tensión con un amplio pe­
riscopio. Nos damos cuenta de que si la mente está tensa, el estómago 
también estará censo. Y si el estómago está tenso, todo el sistema circu­
latorio también estará tenso. Es un círculo vicioso de eventos. Por lo 
tanto, en el yoga la relajación de las tensiones es una de las preocupa­
ciones principales.

Estas tensiones internas del individuo contribuyen a las tensiones 
sociológicas colectivas que se manifiestan en una infeliz vida familiar, 
caos y desorden en ia vida social y agresividad y violencia entre las co­
munidades y las naciones. Las religiones han fallado en proporcionar 
paz mental al individuo. La ley, la policía, los ejércitos y los gobiernos 
no han sido capaces de establecer armonía entre los hombres. Los tex­
tos yogui eos inequívocamente dicen que la paz solo puede encontrarse 
adentro, nunca afuera y por lo tanto, para crear un mundo pacífico, 
primero debemos aprender a relajar y armonizar nuestro propio cuer­
po y nuestra propia mente.

Tanto la filosofía yóguica como la sicología moderna enumeran tres 
tipos básicos de tensión responsables de todas las agonías de la vida 
moderna. A través de la práctica sistemática del yoga nidra, estos tres 
aspectos de la tensión pueden relajarse progresivamente.

Yoga Nuira

10



Teoría

Tensiones musculares: están relacionadas con el cuerpo, el sistema 
nervioso y los desequilibrios endocrinos. Estas se eliminan fácilmente 
mediante la relajación física profunda que se alcanza en el estado de 
yoga nidra.

Tensiones emocionales: las que provienen de diferentes dualidades, 
como amor/odio, ganancia/pérdida, éxito/fraeaso, felicidad/infelicidad, 
son más difíciles de. borrar. Esto se debe a que somos incapaces de 
expresar nuestras emociones Libre y abiertamente. Con frecuencia, re­
husamos reconocerlas y por eso las reprimimos, originando tensiones 
que se vuelven más y más profundamente enraizadas. No es posible 
relajar estas tensiones a través del sueño ordinario y la relajación. Re­
querimos un método como el yoga nidra. mediante el cual toda la es­
tructura emocional de la mente pueda tranquilizarse.

Tensiones mentales: son el resultado de la excesiva actividad men­
tal. La mente es un torbellino de fantasías, confusiones y oscilaciones. A 
través de toda nuestra vida, las experiencias registradas por nuestra 
consciencia se acumulan en ¿1 cuerpo mental. De tiempo en tiempo, 
estas explotan afectando nuestro cuerpo, mente, comportamiento y 
reacciones. Cuando estamos tristes, iracundos o irritados, con frecuen­
cia lo atribuimos a alguna causa superficial. Sin embargo, la causa sub­
yacente detrás del comportamiento anormal del hombre radica en las 
tensiones acumuladas en el plano mental. El yoga nidra es la ciencia de 
la relajación que nos capacita para profundizar en ios reinos de la men­
te subconsciente, libelando y relajando así las tensiones mentales y es­
tableciendo armonía en todas las facetas de nuestro ser.

Descansando más eficientemente
La mayoría de la gente piensa que la relajación es muy sencilla; simple­
mente, reclinarse y cerrar los ojos. Sin embargo, con excepción de los 
científicos, nadie entiende qué significa realmente la relajación. Cuan­
do estamos cansados, nos vamos a la cama y pensamos que eso es rela­
jación, pero a menos que estemos libres de tensiones musculares, men­
tales y emocionales, nunca nos relajaremos. A pesar de la sensación 
superficial de bienestar, la mayoría de las personas están llenas de ten­
siones todo el tiempo. Habicuaimente se comen las uñas, se rascan la 
cabeza, se frotan la quijada o mueven los pies. O quizás caminen impa-

11



Yoga Nidra

cientemente, hablen compulsivamente, demuestren irritabilidad cons­
tante o fumen uno tras otro cigarrillo.

Las personas hacen esto porque carecen de percepción de su propia 
tensión. Quizás piensen que están relajadas, pero si lo analizan de 
cerca se darán cuenta de que no es así. Aun mientras duermen, los 
pensamientos y las preocupaciones revolotean en la mente, de manera 
que la persona se despierta sintiéndose exhausta. Para relajarse com­
pletamente, las tensiones internas de la mente deben liberarse; solo 
entonces aparece el verdadero estado de relajación. La práctica del yoga 
nidra es el método científico de eliminar estas tensiones.

El yoga nidra es una forma más eficiente y efectiva de descanso.síquico 
y sociológico y-de rejuvenecimiento que el sueño convencional. Quie­
nes adoptan esta técnica en su rutina diaria pronto experimentan cam­
bios profundos en sus hábitos de sueño. La total relajación sistemática 
de una sesión de yoga nidra es equivalente a horas de sueño corriente 
sin consciencia. Una sola hora de yoga nidra genera un descanse equi­
valente a! de cuatro horas de sueño convencional. Este es uno de los 
secretos de la eficiencia superhumana y de la energía de los grandes 
yoguis, del pasado y de! presente, quienes hará logrado alcanzar tanto 
en un corto período de vida.

Es más, la capacidad de dormir y soñar conscientemente en el yoga 
nidra es un proceso evolutivo que, a través de la historia, ha sido utiliza­
do por muchas personas excepcionales que han pavimentado el cami­
no hacia una inspiración y logros superiores en sus vidas. Los oficiales 
de Napoleón, emperador de Francia del siglo XIX, por ejemplo, han 
reportado que este poseía una insondable e incansable fuente de ener­
gía e inspiración. En el punto culminante de la batalla, justo cuando 
todo iba a decidirse, entregaba el mando a un subalterno y le daba 
instrucciones de no ser perturbado, en ninguna circunstancia, durante 
veinte minutos. Retirándose a su carpa y estirándose sobre una piel de 
oso, practicaba yoga nidra. En segundos, sus ronquidos habitúales y 
sonoros se mezclaban con los desesperados sonidos de la batalla. Preci­
samente veinte minutos más tarde, emergía; fresco, revitalizado e ins­
pirado, volvía a montar su caballo e inevitablemente, guiaba al ejército 
francés a la victoria decisiva.



Teoría

El secreto de la transformación
A través de la práctica de yoga nidra, no estarnos relajándonos, estamos 
reestructurando y reformando toda nuestra personalidad interior. Como 
el fénix mitológico, con cada sesión, estamos quemando los viejos hábi­
tos y tendencias, para renacer. Este proceso no es sólo más rápido que 
otros sistemas que crabajan sobre bases externas únicamente, sino que 
los resultados son mas confiables y permanentes.

Les contaré una experiencia que tuve con criminales y que clarifica­
rá este punto. En 196S, cuando realizaba una gira mundial, fui invita­
do a un campo de detención a enseñar yoga. Tan pronto llegué, cerca 
de seiscientos prisioneros se reunieron a mi alrededor. Se rieron, grita­
ron, me halaron la ropa y uno de ellos me dio un paquete de cigarrillos. 
No tenían el sentido del honor y el respeto.

Sabía que no podía ensenarles yoga en ese estado, por lo que decidí 
ensayar el yoga nidra. Les pedí que se acostaran boca arriba y se alista­
ran para la práctica, pero no podían quedarse quietos. Entre ellos se 
empujaban, gritaban, pateaban, tocaban y hacían muchas cosas pertur­
badoras mientras que yo esperaba que se calmaran. Durante media 
hora solo dije dos frases: "Por favor, cierren los ojos. No muevan el 
cuerpo". Estaba esperando que se tranquilizaran, pero nunca lo hicie­
ron. Me di por vencido y regresé a! hotel.

Ai día siguiente, llamé por teléfono a la cárcel para informarles que 
no volvería, pero la persona encargada me rogó que volviera. Me dijo: 
"Swamiji, usted los embrujó; han estado tranquilos desde que usted se 
fue”. .Así fue como me persuadieron de regresar.

La segunda vez que asistí a la prisión, los mismos prisioneros se 
sentaron tranquilamente; cuando les pedí que se alistaran para practi­
car suna namaskar, dijeron: "No, queremos practicar el yoga que nos 
enseñó ayer”. Durante seis días les enseñé yoga nidra, cómo relajarse 
desde la cabeza hasta los pies, desde afuera hasta adentro, todas las 
partes de su ser. Diariamente me llegaron reportes de que su actitud 
iba cambiando y que cada día había menos peleas entre ellos.

El séptimo día hubo una reunión de despedida y todos estaban allí. 
Cuando me tocó hablar, tomé el paquete de cigarrillos que me habían 
dado y dije: “El primer día querían que fumara. Aquí está el paquete de 
cigarrillos que me dieron y ahora los fumaré con ustedes”. El hombre



Yô a Nidrao

que me dio los cigarrillos vino corriendo al estrado y me pidió discul­
pas: "Swamiji, me da tama pena haberle dado esos cigarrillos. Por fa­
vor, devuélvamelos". Este hombre, quien una semana antes no había 
sabido cómo comportarse con unswami, estaba totalmente transforma­
do, sólo habiéndole enseñado yoga nidra.

¿Cuál es el secreto de la transformación? ¿Sermones? No. ¿Amones­
taciones? No. El secreto de la transformación está en la liberación de 
¡as tensiones, la relajación y la paz mental. Cuando una persona está 
bajo tensión, su comportamiento está influenciado por ella y cuando se 
relaja se vuelve natural. Conoce la realidad, la verdad. Entonces tam­
bién sabe cómo comportarse porque el conocimiento de la verdad es 
necesario para el comportamiento correcto. Y, el conocimiento de la 
verdad solo viene cuando estamos libres de tensión.

14



Entrenando la Mente

Yoga nidia significa sueño con un poco de consciencia. Es un estado de 
la mente intermedio entre la vigilia y la ensoñación. Cuando se practica 
yoga nidra se están abriendo fases profundas de la meme. En este mo­
mento la mente intelectual está operando, pero cuando somos capaces 
de relajarnos, los niveles subconscientes e inconscientes de 13 mente se 
abren.

Si se practica yoga nidra; la naturaleza de la mente puede cambiar, 
las enfermedades pueden curarse y el genio creativo puede restaurar­
se. Las mentes subconsciente e inconsciente son la fuerza más poderosa 
del ser humano. Esta sencilla práctica del yoga nidra tiene la capacidad 
de penecrar las profundidades de la mente humana.

La mente subconsciente es un discípulo muy obediente e inmediata­
mente cumple las órdenes que se le dan. Si se sabe practicar yoga nidra 
puede entrenarse completamente la mente subconsciente. Luego la 
mente ordinaria y el intelecto harán lo mismo.

La raíz de la creatividad
El yoga nidra es considerado una práctica tán'trica porque en el tantra 
la.evolución de la mente debe volverse un asunto espontáneo. No hay 
que pelear con la propia naturaleza, sus hábitos y sus limitaciones, por­
que al hacerlo se está creando animadversión dentro de sí mismo; por 
lo tanto, la mayoría de la gente que trata de corregirse a sí misma a 
través del camino religioso se vuelve esquizofrénica.

En el último siglo, los sicólogos nos han estado diciendo: "Si tienes 
una falla, debes aceptarla, no puede eliminarla odiándola". Entonces, 
¿cómo erradicarla? Hay que ir a los lugares más apartados de la mente

15



Yoga Nidra

y corear las raíces y luego el árbol morirá por sí solo. La mente incons­
ciente es la base del comportamiento normal y anormal del hombre; la 
base de todo lo que somos está en el reino de lo subconsciente e incons­
ciente. Por lo tanto, ¿para qué seguir cortando las ramas y las hojas? El 
yoga nidra es una práctica que nos ayuda a llegar a lo más profundo de 
nuestra mente.

El hombre es débil porque depende solamente de su intelecto y de 
la información de sus sentidos. Pero una vez que se abren las puertas a 
la mente profunda y se reposa en el yoga nidra, se está en la raíz de la 
creatividad. En la mitología hindú el símbolo del yoga nidra esNarayaria 
reposando en un océano de leche. Está acostado en una gran serpiente 
de muchas capuchas y la hermosa Lakshmi está masajeando sus pies. De 
su ombligo nace un loto y sentado en el pericarpio está Brakma, símbo­
lo de la inconsciencia. Esto significa que en el yoga nidra se manifiesta 
el inconsciente. Narayana está en'reposo, su cobija es la serpiente y el 
piso es el océano de leche.

Por lo tanto, cuando se practica yoga nidra, hay que estar completa­
mente relajado porque esta no es una práctica de concentración. Si se 
continúan siguiendo las instrucciones de la persona que está dirigiendo 
el yega nidra, es posible abrir las puertas de la personalidad. Sin em­
bargo, si se pierden unas pocas instrucciones, ello no importa; lo im­
portante es continuar siguiendo la voz.

La receptividad emocional
En la vida diaria la mayoría de la gente no es muy receptiva, pero du­
rante el yoga nidra la mente asume una fase muy receptiva. De la mis­
ma manera como se derrite el hierro y se moldea, así hay una fase en la 
que la mente se derrite y en ese momento es cuando puede dársele la 
forma de impresiones buenas y creativas. La receptividad de la mente 
puede despertarse solo cuando las disipaciones se aniquilan y esto lo 
hacemos en el yoga nidra despenando la estructura emocional de la 
mente.

Si digo que esco es correcto y aquello es erróneo, quizás estén de 
acuerdo conmigo, pero esto es un acuerdo intelectual. A pesar de que 
haya un acuerdo, quizás no seamos capaces de implementarlo en la 
vida diaria. ¿Cuál es el obstáculo? Debe haber alguna razón por la que



Tíorúí

resulta tan difícil poner nuestras ideas en práctica. Todos los altos idea­
les de la vida no deben permanecer en las escrituras, debemos comen­
zar a vivirlos. El yoga nidra nos pone en contacto con nuestra persona­
lidad síquica, la cual es responsable de todo lo que pensamos y hacemos. 
Con la ayuda del yoga nidra, podemos comenzar a actuar sobre esos 
ideales en los que creemos.

Por ejemplo, una vez conocí a un. ladrón criminal y profesional. 
Después de hablar con él durante largo tiempo, finalmente lo convencí 
de que robar no era correcto: incluso llegó al punto de creerse un 
pecador y yo creí haber realizado un milagro y haberlo convertido. 
Después de cinco años, regresé a su pueblo y encontré que aún seguía 
la misma profesión. ¿Por qué? Porque yo sólo había convencido su inte­
lecto, no su ser interior. Me quedé en ese pueblo por seis meses y le 
enseñe yoga nidra a los niños y profesores del colegio. El ladrón tam­
bién asistió a las clases y en poco tiempo dejó la piofesión.

La convicción intelectual es un aspecto de la vida humana. Todos 
estamos intelectualmente convencidos de lo que es bueno y lo que es 
malo, pero también tenemos que estar emocionalmente receptivos a 
todo lo que necesitamos asimilar. Esto es posible solo cuando las dis­
tracciones se retiran, la mente está tranquila y ¡luyendo en un nivel 
parejo. Entonces, cualquier cosa que se imprima en ia mente se vuelve 
correctiva, el desuno, !a directriz.

La naturaleza humana no puede cambiarse
Si conocen a alguien con malos hábitos, enséñenle la práctica de yoga 
nidra. Esperen a que esté completamente relajado y luego formúlenle 
algunas sugerencias positivas. En este período de receptividad óptima 
escuchará. La mente intranquila, ilógica, puede ser desobediente, pero 
la mente del yoga nidra es absolutamente obediente.

Antes de aplicar la práctica del yoga nidra con este íln, es necesario 
estudiar la naturaleza de la persona que se está instruyendo, de manera 
que las sugerencias que se le hagan no lo confundan. Aunque se le 
sugieran cosas grandes y sublimes en el yoga nidra, la personalidad de 
la otra persona puede oponerse a ellas si son contrarias a su naturaleza 
verdadera.

Toda persona dene su propia naturaleza de nacimiento y esta no 
puede cambiarse. Esta naturaleza se conoce en el yoga como swabhava



(las propias respuestas emocionales). Los hábitos y las religiones pue­
den cambiarse, mas no la naturaleza. Esta continúa con la persona a 
través de su vida y es responsable de todos sus logros y fracasos.

Para poder entender la naturaleza de una persona hay que estudiar 
su comportamiento espontáneo, no su comportamiento intelectual. Los 
adultos lian sido tan indoctrinados, que su comportamiento rara vez es 
natural y.espontáneo. Sin embargo, los niños son muy espontáneos y 
por esto pueden sintonizarse fácilmente con la práctica de yoga nidra y 
así obtener el máximo de los beneficios.

Sembrando la semilla del cambio
En ti yoga nidra, quizás el medio más efectivo de entrenar la mente se 
encuentra en e! saiúalpa, el cual es hecho por cada quien durante la 
práctica. Cualquier cosa en la vida puede fallar, mas no el sankalpa que 
se hace en el yoga nidra.

Sankalpa es una palabra sánscrita que puede traducirse como resolu­
ción. Es un estado importante del yoga nidra y un método poderoso de 
reformar la personalidad y la dirección de la vida en lincamientos posi­
tivos. Si se sabe qué es lo que se quiere obtener en la vida, el sankalpa 
puede ser el creador del propio destino. Si se quiere ser un pintor, un 
escritor, un orador o un iíder espiritual, se puede entrenar a sí mis­
mo a través de esta simple técnica. Pero primero hay que tener una 
dirección.

La mayoría de nosotros estamos tropezándonos en la oscuridad como 
barcos sin timen, como velas sin amarras. No sabemos hacia dónde nos 
dirigimos porque estamos siendo guiados, forzados y empujados por !a 
tempestad de la vida. Algunas veces vamos en la dirección correcta 
también, pero eso es porque usualmente se nos empuja hacia allá, no 
tenemos alternativa. En el yoga nidra, sin embargo, tenemos alternati­
va y esa alternativa es la que se crea por el sankalpa o la resolución.

El sankalpa toma la forma de una afirmación corta que se imprime 
en la mente subconsciente, cuando está receptiva y sensitiva a la 
autosugestión durante el yoga nidra. El sankalpa no debe hacerse cuan­
do estamos ¡ntelecrualmente activos, sino cuando la mente está tran­
quila y calmada. Antes y después de la práctica de yoga nidra hay un 
período dedicado al sankalpa. La resolución que se hace al comienzo de

Yoga Nidra

18



Teoría

la práctica es como una semilla que se siembra y la que se hace al final, 
como e! riego.

El sankalpa es la determinación de volverse algo o de hacer algo en 
la vida. Todo el mundo tiene muchos deseos y ambiciones; sin embar­
go, la mayoría de ellos se pierden, se destruyen o se terminan, de la 
misma manera como se esparcen semillas en diferentes lugares. Algu­
nas crecen pero la mayoría no lo hacen. El sankalpa es una semilla que 
se crea y se siembra en la mente; cuando esta está clara, el sankalpa 
crece muy bien. Si primero se prepara la tierra con fertilizante y abono, 
se quitan las malezas y el pasto y luego se siembra la semilla; la planta 
crecerá mejor. De la misma manera se tiene la mente y se tiene una 
idea; si se prepara la mente y si se siembra la semilla de ia idea 
adecuadamente, entonces crecerá en la vida y se volverá una pode­
rosa directriz

Muchas personas formulan resoluciones intelectuales, pero raía vez 
se ven los resultados. Ello se debe a que la resolución no fue plantada lo 
suficientemente profundo. Con frecuencia la resolución se nace cuando 
la mente está perturbada o en el momento en que la mente no está lista 
para recibirla. Para tener éxito, el sankalpa necesita ser plantado con 
una fuerte fuerza de voluntad y sentimiento. Debe plantarse cuando la 
mente está relajada y lista a aceptarlo y absorberlo. Ese estado ocurre 
durante el yoga nidra.

Una vez que la semilla del sankalpa se planta en lo profundo de la 
subconsciencia, reúne las fuetzas de la mente para poder obtener los 
frutos. Esta profunda y poderosa semilla eventualmente se manifestará 
una y otra vez a nivel consciente y traerá cambios en la personalidad y 
la vida. Cada uno de nosotros tiene el poder de remodelar su propia 
estructura mental. No hay personalidad que esté más allá de la reforma 
y no existe miedo u obsesión tan profundamente enraizada que no pueda 
cambiarse.

La semilla del cambio se encuentra en la resolución que se hace en 
el yoga nidra. Esta resolución debe ser apoyada por la fuerza de volun­
tad para que pueda lograrse. El scnkalpa es una poderosa técnica que 
debe ser utilizada inteligentemente. Aunque la resolución puede ser 
utilizada con fines terapéuticos, es mejor utilizarla con fines superiores, 
como alcanzar la autorreaLización o el estado de samadhi. Si se quiere 
transformar el patrón de vida, ello puede hacerse mediante el poder

19



Yoga Nidra

del sankalpa durante el yoga nidra. Si hay una tendencia negativa o un 
hábito en la vida y quiere corregirse, esto también puede hacerse a 
través de un sankalpa positivo.

El sankalpa es un instrumento muy poderoso en las manos del hom­
bre. Su propósito no es satisfacer los deseos sino crear fortaleza en la 
estructura de la mente. Incluso se puede decir que el sankalpa es la 
fuerza de la voluntad. Solamente debe hacerse un sankalpa cuando se 
ha entendido su real propósito y significado. Al comienzo, la mayoría 
de la gente no sabe qué es el sankalpa o cuál es el sankalpa que deben 
hacer, por lo que es mejor esperar hasta que se haya entendido bien.

El sankalpa puede crear tina dirección para toda la vida si se utiliza 
sabiamente, pero si se hace solamente para erradicar malos hábitos 
como fumar y tomar licor, entonces se está utilizando mal. El propósito 
del sankalpa es influenciar y transformar todo el patrón de vida, no 
solamente físicamente sino mental, emocional y espiritualmente. En­
tonces, si se es un asiduo fumador o bebedor, automáticamente se deja­
rá de serlo. Esta es la razón por la que no recomendamos utilizar el 
sankalpa para eliminar los malos hábitos. Es mejor escoger un sankalpa 
que cambie toda la personalidad para así volverse más equilibrado, 
feliz y pleno. Cuando el sankalpa se vuelve la fuerza que dirige, enton­
ces todo lo que se hace en la vida se vuelve exitoso.



Experiencias en ei Yoga Nidra

¿De qué forma afecta el yoga nidra e! cuerpo y la menee-' Puede relajar 
todo el sistema, despertar el cuerpo síquico, proporcionar experiencias 
en el plano astral, cambiar las presiones dei sistema coronario y ejercer 
una influencia sobre la materia física en el cerebro.

Cuando practicamos yoga nidra, estamos tratando de trascender el 
comportamiento de la mente externa. Muchos centros del cerebro se 
estimulan sistemáticamente de manera que las experiencias que atra­
vesamos sean corrientes y naturales. Cuando la mente se vuelve sutil 
durante la práctica del yoga nidra, sus experiencias son casi al mismo 
nivel que cuando soñamos. Claro está que hay una diferencia funda­
mental y es que las experiencias del yoga nidra son muchos más vividas 
y claras que las que ocurren en el estado de ensoñación.

Doctrina del karma
Yoga nidra es una práctica que trae las capas más profundas de la psi- 
quis a una experiencia consciente. En todas la áreas del cerebro hay 
millones y millones de impresiones guardadas en la forma de arqueti­
pos, los cuales son en sí mismos la suma total de cada una de las expe­
riencias de la vida a las que llamamoskíirma. De la misma manera como 
una cámara registra lo que ha sido fotografiado en el negativo, de la 
misma manera cada experiencia que tenemos, consciente o incluso in­
conscientemente, es registrada en la mente subconsciente y con el tiempo 
se vuelve lo que llamamos un arquetipo. De la misma manera como un 
árbol produce semillas cada año, y en el curso de su vida producirá 
millones, de la misma manera, la mente humana produce billones de 
semillas de sus experiencias y estas se conocen como karmas, samskaras 
y arquetipos.



Yoga Nidra

El hombre no es sólo una sustancia biológica; es el creador 
microcósmico. El creador macrocósmico se conoce como Dios y e! crea­
dor microcósmico se conoce como hombre. El creador macrocósmico 
evoluciona los planetas y el universo, y el microcósmico hace karma de 
cada acción y cada experiencia.

Estos kannas o samskaras se acumulan en las capas de la consciencia 
interna del hombre. La capa más profunda, en la que los samskaras se 
graban y se procesan, es el inconsciente, donde permanecen latentes 
sin manifestarse. La segunda capa desctnsÁmaj no es muy ptefunda; es 
el nivel subconsciente, donde los samskaras están en el proceso de tran­
sición, manifestación y almacenamiento. La tercera capa de samskaras 
está en un proceso de madui ación y fructificación, en el nivel ele la 
percepción consciente. En la doctrina del karma, estos tres niveles se 
conocen como karma actual, karma acumulado y destino.

E x p erien c ia s  kárm icas

Durante la práctica de! yoga nidra, la consciencia viaja a través de una 
capa de consciencia hacia otra, de acuerdo con sus posibilidades y ca­
pacidades. Algunas veces va muy profundo, y entonces se tienen expe­
riencias explosivas y fantásticas. Algunas veces la consciencia no-es ca­
paz. de profundizar, solamente se mantiene dentro del recinto de la 
mente consciente. Entonces se tiene algún tipo de relajación, sueño o 
experiencia placentera.

Experiencias como la [evitación pueden ocurrir mientras que la cons­
ciencia está atravesando a través de la mente subconsciente. Cuando la 
consciencia penetra el reino subconsciente, se desapega temporalmen­
te de la idea del cuerpo y cuando esto ocurre se tienen muchas expe­
riencias maravillosas. Todas estas experiencias que se tienen en las di- 
feientes capas de la subconsciencia y la inconsciencia .no son sino 
manifestaciones de los karmas, bien sea de esta vida o de alguna otra. 
Es así como el proceso del yoga nidra elimina todos los Ácimas almace­
nados y purifica los niveles profundos de la mente.

Algunas veces las experiencias de una vida pasada afloran directa­
mente, pero en su mayoría se manifiestan simbólicamente. Las pala­
bras y los conceptos son el lenguaje de la mente intelectual consciente. 
Pero la mente subconsciente tiene un lenguaje propio basado en símbo­

22



Teoría

los, colores y sonidos que son los arquetipos que emergen de! reino 
síquico durante el yoga nidra. Una sola imagen puede transmitir una 
experiencia que miles de palabras no pueden expresar adecuadamen­
te. Por esto la memoria subconsciente puede ser un lugar de almacena­
miento de nuestro pasado tan amplio y eficiente.

Todo el proceso de conocimiento se realiza a través de estos arqueti­
pos que forman nuestra programación interior. De acuerdo con la 
sicología moderna, todo en el cosmos está contenido dentro de la men­
te en forma de arquetipos, de la misma manera como los neurofisiólogos 
ven ahora el cerebro como un holograma del universo total. Estos innu­
merables arquetipos están atrapados dentro de nuestro Ser y deben 
dejarse salir y experimentarse si queremos saber lo que somos.

Durante el yoga nidra, los símbolos específicos que se visualizan lle­
gan a las diferentes áreas de la mente y exploran los arquetipos o los 
samskaras latentes. Estos símbolos utilizados en el yoga nidra son real­
mente marídalas o concepciones pictóricas: una rosa, un templo, un baivo, 
un león, un hombre. Los mándalos se componen de yaruros, los cuales 
son arreglos geométricos fundamentales. Todos son permutaciones y 
combinaciones de una línea, un punto o un círculo. Los yantras y los 
mandolas son el método más poderoso de liberar arquetipos almacena­
dos hacia la percepción consciente.

Experiencias extrasensoriales
Más allá de los sentidos y la mente que conocemos, existen muchas 
otras facultades que la mayoría de nosotros no hemos experimentado 
hasta ahora. Algunas veces en el yoga nidra, somos capaces de ir a la 
parte central de la inconsciencia y es entonces cuando podemos mani­
festar las facultades latentes de los circuitos cerebrales suprasónicos. ■

Todos podemos ver los objetos externos, esa es la percepción objeti­
va o la experiencia de la materia. Podemos ver un objeto, oler una flor, 
escuchar un sonido o experimentar un sabor determinado. A esto lo 
llamamos experiencia sensorial y para ello debemos tener un objeto 
que pueda ser conocido o percibido. Si no hay flor, los ojos no pueden 
verla. Sin embargo, puede haber una experiencia sin objeto y esto es lo 
que llamamos percepción extrasensorial Aún un hombre ciego puede 
ver y un sordo puede oír si han desarrollado esos centros en el cerebro.

23



Yoga Nidra

En este cerebro existen centros de percepción extrasensorial que al­
gunas veces explotan en el yoga nidra o en la medicación. Estas expe­
riencias internas no pueden ser confundidas con alucinaciones porque 
no son objetivas. Por ejemplo, hace algún tiempo, cuando estaba fuera 
de la India, un hombre se acercó a mi habitación y me dijo que podía 
oler claramente a madera de sándalo. Allí no había madera de sándalo, 
pero no tuve dudas de su experiencia simplemente poique yo no !o 
estuviera experimentando. En ese momento, dentro de su cerebro, ha­
bía un centro particular despierto.

Los centros excrasensoriales del cerebro se conocen como circuitos 
suprasómeos y son muy poderosos. Yo no creo que estas experiencias 
excrasensoriales tengan nada que ver con nuescro karma. La posibili­
dad de esta experiencia es inherente a todo ser humano Sin embar­
go, solo unes pocos yoguis y locos han alcanzado estas experiencias 
y desarrollos.

El manejo de la experiencia
En mi opinión, la locura no es una enfermedad, es un estado de 
desarrollo del cerebro. Considero la locura como una experiencia 
espiritual que el hombre no ha podido manejar. En la India exiscen 
muchos yoguis importantes que han vivido como locos y lo mismo 
ha sucedido en Grecia. ¿Cuál es la diferencia enere un yogui y un 
loco? Un yogui es capaz de manejar sus experiencias y un loco ge­
neralmente termina en un asilo. En la India existen muchos locos 
que han podido manejarse a sí mismos y en Occidente hay muchos 
yoguis que no pueden hacerlo. Sin embargo, gradualmente, a tra­
vés de técnicas como el yoga nidra, les estamos enseñando cómo 
manejarse a sí mismos.

La mente es parecida a un carro; si no se maneja adecuadamen­
te, se tendrá un accidente; pero si se es un buen conductor, se sabrá 
manejar, no importa si es un camión o un carro. En el yoga nidra, 
algunas veces se puede profundizar mucho y aunque la práctica ac­
tualmente sólo está diseñada para ofrecer relajación, su propósito 
final es llevar a la persona a un estado en el que se una completa­
mente con su Ser incerior.



Teoría

El yoga cidra y la concentración
Por lo canto, en el yoga nidra no es necesario concencrarse; es más, no 
hay que hacerlo.-Simplemente hay que mantener la mente moviéndose 
de un punto a otro y mantenerse consciente de toda experiencia. Si 
tratamos de concentrarnos en el yoga nidra se obstruirá el flujo natural 
de la consciencia que lleva la mente más y más profundo hacia el Ser.

3¡ se oyen o no las instrucciones del profesor, ello no importa. Aun si 
se está soñando alguna otra cosa, las sugerencias que hace el profesor 
trabajarán en la mente subconsciente. Es muy natural que el practican­
te de yoga nidra pierda algunas de las inscnicciones porque en la prác­
tica muchas veces la menee consciente se retira, de manera que la men­
te subconsciente aflore y cualquier cosa que se diga queda impresa allí. 
Por lo tanto, bien sea que se esté practicando yoga ¡lidi a con un profe­
sor o escuchando una clase en un casete, y la mente esté vagando y 
vacilando, ello no importa.

En el yoga nidra no es importante tranquilizarse; aun si la mente 
está llena de ansiedad y preocupación, fantasía e imaginación, ello no 
importa como tampoco importa si se está perturbado. Aun si mental­
mente hay agonía, ello no importa. Si ia persona no puede acostarse 
debido a algún tipo de excitación, debe levantarse y ver que sucede; no 
hay que tratar de ser estricto y forzarse a sí mismo a permanecer abso­
lutamente quieto. En yoga nidra lo único importante es estar expuesto 
a las instrucciones del profesor y ver cualquier experiencia que surja 
con total.consciencia y desapego.



El Proceso del Pratvahara

En el sistema yóguico, el yoga nidra es considerado una forma de raja 
yoga. La exposición clásica del raja yoga se encuentra en los Yoga 
Sutras, una colección maestra de 196 sulros o aforismos, escritos por 
Patanjaii varios siglos ames de Cristo. Patanjali dividió el camino del 
raja yoga en ocho etapas, comenzando con las reglas básicas de actitu­
des y comportamiento que son conducentes a la paz mental y termi­
nando en el samo.din o la autorrealización, en el cual los contenidos y la 
actividad de la mente se trascienden completamente. Estas etapas son:

Etapas preparatorias o externas
1. Vamos (código social)
2. Niyamas (código personal)
3. d sanas (posturas - estados del ser)
4. Pranayama (control del prona, fuerza vital, energía cósmica)

Etapas superiores o internas
5. ñalyahara (retiro de los sentidos)
6. Dliarana (concentración)
7. Dhyana (meditación)
3- Sumadhi (consciencia trascendental)
Las primeras cuatro ecapas externas se refieren a prácticas específi­

cas que se realizan esencialmente con la mente consciente, la parte 
racional y analítica de la consciencia que está activa en el estado normal 
de vigilia. Las últimas cuatro etapas son estados de consciencia y las 
prácticas que se necesitan para alcanzarlos. Estos involucran la mente 
subconsciente, que es el lugar de almacenamiento de todas las expe-

26



Teoría

riendas y e! ego, el cual regula el flujo de la información hada la mente 
consciente. Para más información, ver el libro Four Chap'.m on Freedom, 
publicado por Sihar School o/Yoga.

Retirando la mente
El yoga nidra pertenece a las etapas superiores del raja yoga áePstcnjah, 
ya que es esencialmente un método de pratyahara. La consciencia se 
retira progresivamente del mundo externo, el cuerpo, el proceso de la 
respiración, la mente consciente y finalmente, ¡a mente inconsdente. 
En las etapas avanzadas, cuando la relajación es completa, el vega nidra 
involucra dharana y saniadhi.

En la práctica de yoga nidra, la mente se centra gradualmente. Para 
prevenir que la consciencia se retire completamente, lo que resultaría 
en el sueño, la consciencia se mantiene centrándola en el canal auditi­
vo. El resto de los terminales son desconectados y sus conexiones en la 
corteza cerebral son disociadas, de manera que no hava mensajes a 
través de los óiganos motores. De otra manera, los sencidos continua­
mente ¡levan estímulos al cerebro, donde los mensajes se relacionan y 
los órganos motores automáticamente se estimulan, bien sea ello cons­
ciente o no. Cuando los sentidos se desconectan durante algún tiempo 
en el yoga nidra, este es el quinto estado del raja yoga que se conoce 
como pratyahara.

La ciencia del yoga nidra se basa en la receptividad de la conscien­
cia. Cuando la consciencia está operando con el intelecto v todos los 
sencidos, pensamos que estamos despiertos y conscientes, pero la men­
te en realidad está menos receptiva y más critica. Cuando 12 consciencia 
está operando solamente a través de un canal sensorial, por ejemplo e! 
oído, se vuelve mucho más sensible, pero no total. Sin embargo, si la 
consciencia puede aislarse dé todas las asociaciones de los sentidos, 
entonces se vuelve total.

Este estado profundo es tal, que incluso la sensación de 
autoconsciencia se consume completamente. Cuando se está eu el esta­
do de yoga nidra, viene un momento en el que incluso no se sabe que se 
está en yoga nidia. Cuando la mente se separa de los canales sensoria­
les, se vuelve muy poderosa pero entonces necesita entrenamiento. A 
menos que los sistemas involuntarios del cerebro hayan sido entrena­
dos, prácticamente no existe diferencia entre el yoga nidra y el sueño.

27



Yoga Nidra

En el yoga nidra entrenamos la mente-a través de una serie de prác­
ticas que traen un deseado estado de percepción. Científicamente se ha 
encontrado que la práctica de yoga nidra no es simplemente un tipo 
de concentración monótona. Cuando se fija la consciencia en las dife­
rentes partes del cuerpo, en las sensaciones o en las visualizaciones 
enumeradas en la práctica, en realidad se están monicofeando centros 
superiores del cerebro y es así como se establece un control involunta­
rio y se mantiene la consciencia, aunque los canales sensoriales no es­
tén proporcionando la necesaria información.

En el punto límite
Durante la práctica de yoga nidra la consciencia está en niveles diferen­
tes. Algunas veces está muy cerca de los sentidos y otras a uria distancia 
muy remota. Cuando la consciencia está a una distancia remota, en­
tonces sólo es posible entender a través de los canales auditivos. Duran­
te el yoga nidra la consciencia se suspende periódicamente durante 
algunos momentos, lo que significa que se alterna entre los estados de 
consciencia e inconsciencia.

Cuando el pratyahara se vuelve profundo y poderoso, con frecuencia 
ocurre un aislamiento total del cerebro y es entonces cuando el fluido 
que corre alrededor de este, debajo del cráneo, se caiga con un alto 
nivel de energía. £1 finado doctor Iczak Bentov desarrolló un serio 
modelo científico de este proceso. El notó que durante la meditación 
aparecen ondas sonoras en el sistema circulatorio y que en respuesta a 
estas ondas se generan corrientes rítmicas pequeñas y formas de onda 
dentro del fluido que rodea el cerebro. Estas gradualmente estimulan y 
despiertan las facultades superiores y síquicas del cerebro.

En este punto la persona comienza a tener sobiecogedoras expe­
riencias síquicas. Sin embargo, en el yoga nidra estas profundas expe­
riencias deben evitarse. Cuando se comienzan a desarrollar percepcio­
nes síquicas, hay que ir más allá del alcance del yoga nidra. Esta es la 
diferencia fundamental entre pratyahara liviano y profundo. En el esta­
do de yoga nidra siempre se está en el límite. Cuando se entra en el 
estado profundo del pratyahara ya no se está practicando yoga nidra.

En el yoga nidra no debe haber experiencias síquicas ni visiones ni 
explosiones. El patrón de consciencia en la mente debe ser constante e



i ÍCTÍG

ininterrumpido. No se está ni en el plano síquico ni en el plano cons­
ciente, se está en el límite. El quantum de consciencia no es el mismo 
que cuando se está pensando. Este es un estado muy hermoso que les 
científicos llaman el estado hipnagógico o hipnopó.npico, y que ye lla­
mo el umbral entre esto y aquello.

El Yoga nidra y la hipnosis
Por razón de que el yoga nidra conlleva un estado de retiro sensorial, 
muchas personas piensan que es una forma ele hipnosis. Sin embargo, 
en verdad son dos ciencias totalmente diferentes. Aunque puedan co­
menzar de! mismo punto de la relajación y la receptividad, el yoga nidra 
procede en una dirección y la hipnosis, en otra.

El estado mental que se logra con el yoga nidra es más profundo que 
el de la hipnosis, pero cuando la mente está disociada del conocimiento 
sensorial no pasa por un estado hipnócico. Sin embargo, si pueden 
desconectarse los canales.sensoriales y aún mantenerse consciente, en­
tonces podrán trascenderse las barreras de. la personalidad e ir tan 
profundo como se desee. La consciencia puede ir hasta donde se le 
lleve y esta es la meca del yoga nidra. No obstante, al mismo tiempo, 
hay que saber que cuando se está trascendiendo, basca cierto punto, se 
está pasando por el alcance de la hipnosis.

Por esto a través de la práctica siempre se da una importante ins­
trucción: "No se duerma". En el yoga nidra hay que tratar de mantener 
la consciencia; se está relajado pero no dormido. No se está consciente 
del nivel sensorial, pero se escá consciente de que se está practicando 
yoga nidra; hay un proceso de pensamiento automático.

En el yoga nidra el cerebro está completamente consciente, recibe 
un estímulo de calidad superior y desarrolla un cipo diferente de cons­
ciencia del que estamos experimentando ahora. Sin embargo, en deter­
minadas formas de hipnosis, el sujete se lleva al sueño profundo en el 
que el cerebro se apaga parcialmente. La consciencia se confina a un 
área pequeña y las capacidades se limitan. Esta es una condición muy 
lamásico-, un estado inconsciente, mientras que el yoga nidra aumenta 
la capacidad del cerebro y crea una condición sátvica, un estado ilu­
minado.

Hablando científicamente, cuando el sistema nervioso periférico no 
proporciona el necesario estímulo al cerebro, cuando la mente se aísla.



Yoga Niara

entra en un estado llamado hipnosis. Es un suceso momentáneo, una 
experiencia de pequeño espectro donde el cerebro y la corteza cerebral 
se disocian de ¡os canales de energía.

La diferencia fundamental
De acuerdo con el yoga, existen tres nadis o canales de energía impor­
tantes en este cuerpo físico que se conocen como ida, píngala y sushumna. 
Ida conlleva la fuerza mental;píagala, la fuerza vita! y sushumna, la fuer­
za espiritual. Er. otra Terminología científica, se conocen como el siste­
ma nervioso simpático, el parasimpático y el central.

A través del curso de nuestra vida, ida y píngala están alimentando 
continuamente el cerebro con los estímulos necesarios que nos capaci­
tan para conocer un objeto, un sonido, una idea. Si se cierran ida y 
píngala mediante el pralyahara, entonces la mente se aísla. Esto es hip­
nosis. Pero si, al mismo tiempo, se puede despertar sushumna (el cual 
está cerrado en la mayoría de las personas), entonces, aunque se hayan 
aislado del cerebro dos canales de comunicación (ida y píngala), el siste­
ma nervioso central se despierta y en'lugar de iday pingaia, sushumna 
proporcionará ¡a energía y el estímulo necesarios para el cerebro.

La energía que el cerebro recibe ahora es a través de ida y píngala. Lo 
que falta durante la hipnosis es la conexión de ida y píngala. Pero en el 
yoga nidra, el sistema nervioso central, sushumna nadi, despierta com­
pletamente el cerebro. Durante el yoga nidra, en razón de questii/iuí/ma 
ñadí está funcionando, el cerebro recibe una calidad superior de estí­
mulo y un tipo diferente de conocimiento. Por lo tanto el tipo de cons­
ciencia que se experimenta es totalmente diferente del que se tiene en 
cualquier otro momento. En cambio, en la hipnosis el cerebro está com­
pletamente aislado de los canales sensoriales y por lo tanto su conoci­
miento es limitado, sus recursos están condicionados y no es capaz de 
funcionar más allá de sus limitadas capacidades. Esta es la diferencia 
fundamental entre los estados de consciencia alcanzados durante la 
hipnosis y el yoga nidra.

Se siguen, las instrucciones, no al instructor;
El yoga nidra no depende de la sugestión o la persuasión. Las instruc­
ciones se dan directamente y la única sugerencia está contenida en la 
resolución, la cual es formulada completamente por el practicante mis-

30



Teoría

mo. En el yoga nidra se aprende a inducir el propio estado de relaja­
ción mediante instrucciones habladas. El instructor es solamente la guía, 
da la. técnica, pero nunca forzará u obligará al estudiante de ninguna 
manera. Es la técnica misma la que lleva la mente a la iluminación y a la 
independencia de juicio, no el instructor. El practicante cultiva cons­
cientemente sus propias facultades internas y permite que el conoci­
miento intuitivo interno aflore.

De otra parte, en la hipnosis, el terapeuta generalmente domina la 
mente y la voluntad del sujeto. Esto con frecuencia origina obsesión, 
cautiverio, falta de autoconfianza e iniciativa. Se reprimen el deseo 
sexual, el intelecto y la determinación lógica. El sujeto le pregunta a! 
terapeuta: "¿Debo ir a! baño ahora?", y el terapeuta responde: “Sí" c 
“no”. Si se le pregunta a! instructor de yoga nidra lo mismo, responde­
rá: "Eso es asunto suyo, no mío, yo no soy responsable de usted, usted 
es responsable de usted mismo y yo soy responsable de mí mismo", 
incluso si los malos hábitos o el comportamiento del estudiante reper­
cute en él, el instructor no se ve afectado y no trata de alterar su carác­
ter. Esta es la actitud que desarrolla el yoga nidra.

Un tipo de lavado cerebral
Claro está, el yoga nidra es un método que puede utilizarse para corre­
gir malos hábitos o actitudes. Por lo tanto, muchas personas pregun­
tan: "¿No es esto un tipo de lavado cerebral?" En realidad, el lavado 
cerebral es un método diseñado para chantaje político. Si se llama lava­
do cerebral al yoga nidra, entonces creo que no existe nada en este 
mundo que no sea lavado cerebral. ¿Qué hacen las televisiones, los ra­
dios, los comerciales, los periódicos, las revistas y las novelas con nues­
tros cerebros cada minuto del día? Es realmente bueno que el cerebro 
se lave con algo limpio.

En el estado de receptividad creado por el yoga nidra, somos capa­
ces de corregir los patrones negativos preexistentes en el cerebro. To­
memos por ejemplo una niña que sufre de miedo patológico. Los mé­
dicos han ensayado todos los métodos para tratarla, pero han faltado. 
Si podemos solucionar su miedo inyectando una sola idea en su mente, 
¿es esto lavado cerebral? Quizás, pero positivo.

31



Yoga Nidra

En el yoga se nos enseña a seguir el camino del conocimiento, don­
de experimentamos el dolor, la tristeza, la agonía, y los trascendemos. 
Esta es la mejor manera, pero, ¿todo el mundo es capaz de entender y 
trascender el dolor? Para quienes no lo son, este tipo de lavado cere­
bral es útil. Después de todo, todo el mundo se está lavando el cerebro 
a sí mismo. ¿Cómo no hacerlo? No tenemos la consciencia para no 
hacerlo aun cuando quisiéramos. Quizás podremos hacerlo cuando lle­
guemos al sanad!¡i, pero no ames.



El Yoga N id ra  y el Cerebro

Los neurofisioldgos modernos han podido demostrar una obvia rela­
ción entre el cuerpo y el cerebro, la cual me reconocida primero por los 
antiguos yoguis miles de años atrás. Utilizando electrodos de 
estimulación para probar la superficie del cerebro, los neurocirujanos 
han demostrado que cada parte del cuerpo esLá precisamente delinea­
da en la superficie delgirus central de la corteza sensorial y motora del 
cerebro.

Relajando la mente mediante la relajación del cuerpo 
Es aquí donde hacemos la conexión entre lo último de la neurccirugía 
y la técnica c!e meditación del yoga r.idra, la cual ha evolucionado de 
los anciguos lantras. Si alguna vez han practicado esta técnica, recono­
cerán los puncos señalados en la corteza sensorial y motora como las 
partes del cuerpo a través de las cuales pasa la consciencia durante su 
rotación.

El cerebro es el mediador físico de la consciencia, uniendo la mente, 
el cuerpo y las emociones en una unidad armónica. El neurocirujano 
afecta el cuerpo estimulando el cerebro. El practicante de yoga nidra 
comienza en el ocro extremo del camino nervioso aumentando la cons­
ciencia del cuerpo para así estimular el cerebro.

El movimiento progresivo de la consciencia por las partes del cuer­
po no solo induce relajación física, sino que además limpia todos los 
caminos nerviosos hacia el cerebro, tanto los que gobiernan la actividad 
física como los que tienen que ver con la información que entra a él. Al 
mismo tiempo recorremos la superficie del cerebro, desde adentro ha­



da afuera. De esta manera, el yoga nidra relaja la menee relajando el 
cuerpo.

El homúnculo motor o “ el pequeño hombre”
Los investigadores lo han llamado mapa de neuronas y holograma del 
cuerpo físico existente dentro de la materia blanca del cerebro, el ho­
múnculo motor o "el pequeño hombre". Todas las partes del cuerpo a 
través de las cuales pasa la consciencia durante la rotación de la cons­
ciencia están localizadas allí.

"Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto 
dedo, palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, codo, hombro, 
axila, lado derecho, lado derecho de la cintura, muslo derecho, rótula, 
pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie, dedo gordo, segundo dedo, 
tercero, cuarto, quinto...”.

Sin embargo, en términos de tejido cerebral, se ha dado importan­
cia a las manos, los dedos, los labios y la nariz, los cuales ocupan áreas 
yroporcionalmente mis grandes que las otras partes del cuerpo físico y 
son estas misma áreas las que reciben mayor énfasis durante la rotación 
del cuerpo en el yoga nidra.

Estas áreas son casi tan grandes como el espacio adjudicado a todo 
el resto del cuerpo, desde las muñecas hasta los dedos de los pies. A 
estándares físicos, el homúnculo motor es un pequeño hombre de pro­
porciones grotescas, con manos, dedos y características faciales enor­
memente agrandadas. Existe como una abstracción neuronal del cuer­
po físico, que opera en el reino de las neurotransmisiones y energía 
eléctrica consciente que fluye a través del sistema nervioso y la red de 
nadis que forman el cuerpo pránico.

Ahora podemos comenzar a entender el porqué del preciso orden 
de la rotación de la consciencia a través de las diferentes partes del 
cuerpo es tan importante en el yoga nidra. Una vez que se han estable­
cido estas secuencias, no deben ser alteradas pues inducen un flujo de 
energía pránica dentro del circuito neuronal del homúnculo motor. Este 
flujo está acompañado de una experiencia subjetiva de relajación, libe­
ración o "soltada” a medida que se lleva a cabo una disociación espon­
tánea de la consciencia de los canales de experiencia sensoriales y mo­
tores. La familiaridad y la repetición diaria de esta secuencia ejerce

Yoga Nidra

34



T'oría

un efecto rápido sobre la normalmente fragmentada y disipada per­
cepción.

Este estado de retiro de la consciencia de los sentidos llamado 
pTotychcra ha sido enumerado por Paianjali como el quinto estado del 
raja yoga y el preludio del sadhena, el dhyana y el ¡amndlii.

Sección transversal del cerebro que revela la corteza motora y que 
indica las áreas del cuerpo distribuidas en el gyrus central. Este es e¡ 
motor homúnculo, el hombre simbólico que yace dentro de la materia 
cerebral.

1. Dedos 12. Dedo del corazón
9. Tobillo 13. Dedo índice
3. Rodillo 14. Pulgar

'4. Cadera 15. Nuca
5. Tronco 16. Ceja
6. Hombro 17. Pupila y párpado
7. Codo 18. Cara
8. Muñeca 1S. Labios
9. Mano 20. Quijada

10. Dedo meñique 21. Lengua
11. Dedo anular 22. Garganta

35



Yoga Nidra

¿Cómo restaura la salud el yoga nidra?
Es claramente imposible ignorar la conexión entre los descubrimientos 
de quienes investigan actualmente el cerebro y los de los yoguis y viden­
tes iluminados que hace mucho tiempo desarrollaron la práctica del 
yoga nidra. Claro está que los científicos yoguis de épocas anteriores no 
inventaron esta poderosa técnica simplemente para aliviar las enfer­
medades sino, primordialmente, como un medio de alcanzar la cons­
ciencia superior, la dimensión pránica, síquica y espiritual más sutil que 
está por debajo de la existencia material burda, mediante la expansión 
y la liberación de la percepción individual de su fijación dentro del 
cuerpo físico y sus modalidades sensoriales.

Sin embargo, en el concexco del hombre moderno que sufre de una 
aran gama de enfermedades v problemas relacionadas con el estrés, es 
suficiente con reconocer que se originan en la identificación excesiva 
de la psiquis con el soma o cuerpo material, a través de lô  canales 
sensoriales, llegando al agotamiento e incluso al colapso nervioso. En 
el yoga nidrá, esta destructiva tendencia sicosomática se alivia eficaz­
mente mediante la opuesta ruta somato-síqulca. El desequilibrio 
sicosomático se restaura espontáneamente debido a la liberación de 
prana o energía nerviosa, la cual se retira de los canales sensoriales, y se 
alcanzan modalidades como el estado de pratyahara. Esta energía se 
redirige hacia la curación y el rejuvenecimiento de los tejidos, las glán­
dulas y los órganos que han sido sometidos a esfuerzo excesivo.

Sensaciones y sentimientos
Aparte de la-rotación de la consciencia, existen muchas otras prácticas 
eu el yoga nidra que se derivan directamente de los tantras; percepción 
de todo el cuerpo, el cerebro y los óiganos internos; el contacto entre la 
tierra y el cuerpo; la sensación de pesadez y liviandad, calor y frío, 
dolor y placer. Después de la relajación de la superficie sensorial y motora 
del cerebro, la práctica cambia hacia el afloramiento de los sentimien­
tos y las experiencias, las cuales parecen emanar de lo más profundo de 
nuestro Ser, mientras que simultáneamente son experimentadas como 
parce del cuerpo o a través del cuerpo como un todo.

A través de los tejidos y las estructuras del cuerpo existen numerosos 
terminales sensoriales especialmente adaptados, los cuales responden



Teoría

a específicos cipos de escímulos, incluyendo caceo, presión, cambio de 
posición, cemperacura, dolor, placer y demás. Escos pequeñísimos ór­
ganos de los sencidos, incluyendo los propíocepcores de las coyuncuras, 
por corpúsculos de Pacini debajo de la piel y los receptores de dolor y 
cemperacura, escán concin.uamence reuniendo información de todas las 
parces del cuerpo y relacionándolas con iugares específicos y centros 
profundos dentro del cerebro. Los investigadores del cerebro han sido 
capaces de localizar y aislar la mayoría de estos importantes centros en 
la base del cerebro. Los más importantes son los que se relacionan con 
la ingestión de agua y comida, la regulación de la temperatura y las 
experiencias de dolor y placer.

A medida que despertamos las sensaciones de pesadez y liviandad, 
caior y frío, etc., estimulamos escos centros del cerebro que son respon­
sables de mantener la armonía entre nuestro medio ambiente interno y 
externo. Cada uno de estos centros tiene su cencío recíproco para equi­
librar nuestros impulsos básicos. Por ejemplo, el cencro del dolor y el 
centro dei placer, el cencro del hambre y el cencro de la saciedad, etc. 
La paridad y alternación de estas sensaciones en e¡ yoga nidra ayudan 
a mantener este equilibrio hemostático e incluso lo evolucionan trayen­
do funciones involuntarias bajo control. De esta manera, el yoga nidra 
transforma progresivamente nuestra experiencia total de la vida sen­
sual dentro del cuerpo físico.

La verdadera experiencia
Desarrollando diferentes sentimientos y sensaciones en el yoga nidra, 
nos estamos recordando de la experiencia real. Cuando estamos pro­
bando una fruca determinada, en ese momento realmente la estamos 
experimentando, pero después de unos pocos días, semanas o meses, 
solamente podemos imaginar lá experiencia. Nro podemos manifestar- 
esa experiencia real del sabor por la inhabilidad de la mente, 
desentrenada a traer experiencias del pasado al presente.

Las diversas experiencias que los individuos tienen yacen enterra­
das en el pasado. Lo que permanece en la mente y en el cerebro es solo 
un recuerdo, no la experiencia real. Sin embargo, en el yoga nidra, no 
solo la memoria sino la experiencia misma puede recrearse mediante 
la ruta somato-síquica. Entonces, no solamente se recuerda de manera



vivida dolor/placer, frío/calor, etc., sino que se libera, incluso hasta el 
punco de despertar las respuescas fisiológicas de sudor, temblor, etc. En 
términos yóguicos, esta capacidad de liberar completamente experien­
cias pasadas es característica de una mente verdaderamente creativa y 
evolucionada.

Después de escuchar una música que nos gusta, seguramente la re­
cordaremos, incluso podremos imaginarla o sentirla. Pero, si podemos 
cerrar los ojos y realmente comenzar a escucharla internamente, de la 
misma manera como lo hicimos originalmente, esto es una experiencia 
explosiva de realidad que cambia completamente la total estructura de 
la mente.

Por esto en el yoga nidra las experiencias de placer y dolor, calor y 
frío, liviandad y pesadez, deben ser traídas a la superficie de la mente 
como experiencias reales. Si estamos tratando de sentir pesadez, debe­
mos sentir el cuerpo tan pesado que incluso si queremos levantar los 
pies o las manos, no podamos hacerlo. Si estamos sintiendo calor, de­
bemos sentirlo de tal manera que aun sudemos. Simplemente recordar 
o sentir calor no es suficiente, debe ser una experiencia real, vivida.

La experiencia de los opuestos
En el yoga nidra, primero debe despertarse la experiencia de la sensa­
ción de pesadez. La pesadez física es una sensación corporal total que 
acompaña una profunda relajación de los músculos y el esqueleto. Si 
tensiones y contracciones profundamente asentadas se mantienen den­
tro del grupo muscular involucrado en sostener la postura, entonces la 
instrucción "su cuerpo se siente tan pesado que se está hundiendo en el 
piso" actúa como un mandato del cerebro promoviéndolo para que 
"afloje" y libere su carga residual. Solo entonces se entrega el peso 
total del cuerpo a la tierra, produciendo la clara experiencia de que 
el cuerpo está verdaderamente saliendo a la superficie sobre la cual 
está acostado.

Después de intensificar la sensación de pesadez, entonces se cambia 
por la sensación de liviandad: "Despierte la sensación de liviandad en 
todo el cuerpo... su cuerpo se siente tan liviano....parecería que está 
flotando encima del piso".

Invocar la sensación contraria no es una escogencia arbitraria sino 
que está de acuerdo con los principios de operación electrofisiológicos

Yoga Nidra

38



i S U !

del cerebro. Cada vez que una neurona dispara, esta transmite un im­
pulso que se relaciona y registra en el cerebro. Sin embargo, si la misma 
célula continúa disparando repetidamente durante algún tiempo, su 
mensaje ya no es reconocido por el cerebro y liace que se vuelva una 
característica del trasfondo eléctrico del sistema nervioso central.

Este fenómeno puede demostrarse fácilmente con el sentido del ol­
fato. Después de entrar a una habitación donde se está quemando in­
cienso, inicialmente estamos muy conscientes de su fragancia. Sin em­
bargo, después de permanecer durante un período corto se desarrolla 
una inatención sensorial y ya no nos damos cuenta del fue! te olor que 
existía. Los investigadores han llamado este fenómeno "hábito”, donde 
el cerebro se acostumbra al estímulo y pronto cesa de registrarlo como 
imDortante.i

Durante el yoga nidra, cuando se desarrolla úna sensación de pesa­
dez a través del cuerpo, iniciaimente el cerebro se inunda de gran can­
tidad de impulsos específicos. Después de algún tiempo, el cerebro co­
mienza a ignorar estos impulsos y la conexión de la consciencia con el 
cuerpo se desplaza temporalmente. La sensación de liviandad aparece 
espontáneamente a medida que nuestra consciencia se libera del vehí­
culo físico. Como resultado, en lugar de que las sensaciones físicas se 
filtren y moldeen nuestra consciencia, esta puede ahora determinar y 
dirigir cuáles experiencias sentirá el cuerpo

Desarrollando el control emocional
Se ha encontrado que la estimulación eléctrica de partes específicas del 
hipotálamo, el sistema límbico y la región de las amígdalas de! cerebro 
despierta respuestas emocionales específicas, incluyendo la ira, la agre­
sividad y el miedo. Para la mayoría de la gente, estos sentimientos ne­
gativos son más difíciles de controlar que emociones positivas como el 
amor, el gozo, la seguridad y el placer. Sin embargo, en el yoga nidra 
avanzado, a los practicantes avanzados se les pide que se sometan vo­
luntariamente a estas desafiantes emociones, mientras mantienen el 
estado de profunda relajación y "consciencia de testigo” de todo el 
proceso.

Esta práctica hace que de manera simultánea operen los circuitos 
nerviosos en los hemisferios opuestos del cerebro, los cuales, en cir-

39



Yoga Nidra

cunstancias normales, nunca operan al mismo tiempo. Por lo tanto, se 
establece un nuevo circuito nueronal que incorpora simultáneamente 
dos estados previamente irreconciliables de percepción como son, por 
ejemplo, el amor y el odio, el placer y el dolor, el gozo y la crisceza. Esto 
ocurre de manera cal, que hace que se mantengan la relajación y la 
consciencia de las reacciones emocionales que contrastan y están en 
conflicto.

Con la repetida práctica, este nuevo circuito se vuelve una respuesta 
establecida, habilitando al practicante a ir gradualmente más ailá del 
reino de sufrimiento convencional humano que se origina de apego y 
aversión por la dualidad de las experiencias de la vida. En la vida del 
aspirante espiritual, la trascendencia de esta barrera de dualidad es 
una meta básica. Está acompañada por la experiencia única de un au­
mento en la sensación de bienaventuranza o éxtasis (anandam) que yace 
más allá de los confines del placer y el dolor y codas las ocras nociones 
duales. A nivel sicológico, el fruto de esta práctica es una visión 
desapegada en la vida y una madurez de la personalidad. El yoga nidra 
desarrolla así control de las reacciones emocionales y de las respuestas 
autónomas. Este avance evolutivo se refleja en nuestra vida diana como 
aumento de la.consciencia perceptiva, mayor control emocional y un 
destino consciente en aumento.



Símbolos del Inconscien te

La técnica de visualizado» en el yoga nidra es una práctica importante 
para destapar los contenidos almacenados en la mente inconsciente, 
los cuales normalmente solo se manifiestan durante los sueños. En les 
Reja Yoga Sutras (1:38), Rishi Patanjali dice: “Svapnanidrajnanalair.baiiairi 
va" (la mente puede aquietarse dándole conocimiento de ensoñación y 
sueño para soporte). Debemos entender la naturaleza del estado de 
ensoñación para poder comprender totalmente el uso de la visualiza- 
ctón en el yoga nidra.

El sueño consciente
El yoga nidra se ha llamado “sueño sin sueño" porque aprendemos a 
entrar en el estado entre el sueño y la vigilia sin perder la consciencia. 
Este es el comienzo de la experiencia del yoga nidra, pero su significa­
do va más allá. Un hombre que no está iluminado está soñando cons­
tantemente, aun cuando esté despierto, y no lo sabe porque sus (uncio­
nes sensoriales son extrovertidas. En el momento en que se corta 1? 
consciencia de las funciones sensoriales y se relaja, se comienza a sei 
testigo de los sueños y esto es exactamente lo que logra el yoga nidra 
Los sueños que tenemos por la noche son solamente una pequeña par 
te de esta totalidad.

En el estado usual de la ensoñación, el contenido y la expresión de 
sueño se relaciona con la acumulación espontánea y la liberación de la 
tensión síquica del subconsciente, así como también con el despertar 
la expresión de instintos e impulsos más profundos e inconscientes. Sin' 
embargo, en las prácticas de visuaLización en el yoga nidra, el reconod 
miento y la liberación son voluntariamente inducidos-a medida que



Yoga Nidra

creamos un sueño consciente cíe acuerdo con las instrucciones dada: 
por el profesor.

Si el estado de ensoñación debe reconocerse y utilizarse para obte 
ner conocimiento y acelerar la evolución en la vida, debe desarrollarse 
y mantenerse uña buena comunicación en.tre los estados de ensoñación 
y vigilia, y esto es lo que precisamente se induce durante las secuencia; 
de visualización. El material subconsciente e inconsciente de la mente 
se despierta y libera para integrarse a la consciencia. Este es el comien­
zo de la imaginación creativa, diferente del proceso corriente de ' soñar 
despierto" y de la ensoñación.

El almacén de la mente
El conjunto de imágenes guiadas en el yoga nidra es un método de 
utilizar el símbolo o imagen como catalizador par2 provocar una reac­
ción en las partes inconscientes de la mente. Cómo se utilizan estos 
símbolos y cómo pueden causar esta reacción es morivo de posterior 
investigación, si se quiere utilizar la imaginería de manera creativa.

Todo lo que experimentamos a través de los sentidos e incluso en los 
pensamientos deja una impresión en la mente. Todas las experiencias 
de las. vidas pasadas, la infancia y la madurez están registradas en la 
mente inconsciente. Con frecuencia, cuando la gente comienza a prac­
ticar yoga nidra y meditación, recuerda experiencias anteriores que han 
olvidado y que pensaron que eran insignificantes

Esto indica que el material de la mente inconsciente está comenzan­
do a manifestarse. Con frecuencia, el recuerdo de estas experiencias es 
diferente de las experiencias originales y algunas veces, aparentemente 
no tiene ninguna relación con la experiencia original.

Para entender esto, necesitamos saber cómo la mente procesa y al­
macena estas impresiones osamskaras. Esto puede ilustrarse con el ejem­
plo de las ondas de radio: para transmitir ondas radiales requerimos 
un transmisor que envíe la señal y un receptor que la reciba. La señal 
puede representarse mediante un patrón de onda. Normalmente, todo 
el patrón de onda se transmite; sin embargo, otro método que puede 
emplearse en cambio es tomar "muestras" de la onda en intervalos 
regulares y transmitir estos ejemplos. Cuando el receptor se sincroniza 
en la misma frecuencia del muestreo, el patrón de onda original puede

42



Teoría

reconstruirse en el lado del receptor. Esto significa que se necesita ríte­
nos energía parta transmitir la señal y que puede transmitirse mayor 
cantidad de información al mismo tiempo tomando muestras de una 
señal intercaladas con otro muestreo.

La mente también procesa información de manera similar. Puede 
decirse que una cantidad masiva de información está almacenada en el 
inconsciente de manera simbólica. Un símbolo representa o contiene 
las implicaciones de una amplia gama de información. De acuerdo con 
nuestros samkaras, los condicionamientos sociales v relit-iosos, las ac- 
dones y las reacciones, diferentes símbolos de las experiencias de la 
vida forman el contenido de la mente inconsciente.

Normalmente no tenemos acceso a la mente inconsciente porque 
nuestra percepción no está armonizada con la naturaleza de estos sím­
bolos o semillas de información. Sin embargo, invocando determina­
das imágenes y símbolos durante ia relajación profunda podemos ha­
cer un puente entre la consciencia durante nuestro estado de vigilia y la 
inconsciencia. La imaginería guiada proporcionada por el profesor du­
rante el yoga nidra provoca una cadena de respuesta con otros símbo­
los de la mente.

Selección de las imágenes
Para el profesor de yoga nidra, es indispensable la selección cuidadosa 
de las imágenes. El profesor debe ser sensible al tipo de símbolos que 
utiliza lo mismo que a los niveles de la menee a los que quiere llegar. 
Los símbolos utilizados son de dos categorías: en primer lugar están los 
símbolos condicionados, los cuales se asocian con nuestras experien­
cias diarias sociales, culturales, religiosas y morales. Estos varían de 
acuerdo con personas de diferentes localidades, países y razas. Por lo 
tanto, las imágenes utilizadas provenientes de determinada situación 
cultural pueden no significar nada para el practicante cuya mente ha 
sido condicionada por otros símbolos.

Luego existen los símbolos universales (como los describe Jung), como 
el manlrn,- elyantra y el mandala, los cuaíes forman parce de la cohscien- 
cia de todo hombre, mujer y niño, sin importar sus tradiciones sociales, 
religiosas y culturales. Estos símbolos forman el “inconsciente colecti­
vo" de ia humanidad y desencadenan respuestas muy profundas.

43



Por lo tamo, el profesor debe entender el uso de los símbolos y los 
tipos de respuestas que pueden crear en la mente del estudiante.

Inidalmente, cuando tratamos de visualizar los símbolos; pueden 
aparecer muchas imágenes discractoras. Pueden tener formas pertur­
badoras como por ejemplo demonios, dragones, fantasmas o serpien­
tes, o pueden aparecer tan hermosas como jardines, lagos tranquilos o 
visiones de santos y dioses. Estos son símbolos del inconsciente, de 
jü7nskaras o impresiones que abarcan el ego. Pueden expresar recuer­
dos dolorosos, necesidades frustradas, deseos insatisfechos, inhibicio­
nes, miedos, complejos o neurosis. Estos ¡ambaras condicionan nues­
tros pensamientos y experiencia y nos obligan a actuar en determinada 
manera. Frecuentemente son la causa de tensión, perturbación mental 
y enfermedad. El proceso de visualización en el yoga nidra nos capacita 
para limpiar estos samskaras de la mente, lo cual es necesario antes de 
que el progreso verdadero en el yoga sea posible.

La actitud de testigo
El juego de símbolos e imágenes debe verse de manera desapegada 
cc-mo si solamente se estuviera mirando una película. Sólo hay queper- 
nianecer consciente de las imágenes, no hay que tratar de analizarlas o 
involucrarse con ellas juzgándolas o condenándolas. Cuando las imá­
genes son miradas objetivamente, el ego se vuelve temporalmente in­
activo, no se identifica con las inhibiciones, gustos o disgustos que re­
fuerzan la naturaleza individual. Por lo tanto, ya no reprime material 
que está en conflicto con las preconcepciones ni tampoco de manera 
selectiva se queda solo con el material que apoya sus opiniones y prejui­
cios. En la mente consciente aparecen deseos o cosas irracionales, mie­
dosas o imprácticas, y cuando se miran objetivamente, desaparecen o 
se integran a la consciencia.

Como resultado, la energía que antes se utilizaba en reprimir estos 
elementos del inconsciente puede utilizarse para otras actividades. Se 
obciene un mayor encendimiento de la propia naturaleza y se reducen 
los conflictos entre la mente consciente y la inconsciente.

Asociación directa y abstracta
Los símbolos visualizados durante el yoga nidra pueden actuar en aso­
ciación direcca con los ¡ambaras o mediante la asociación abstracta. Por

Yoga Nidra



Teoría

ejemplo, a los estudiantes puede pedírseles que visualicen un árbol. Un 
estudiante puede visualizar el árbol que crece en su propio jardín y esto 
es una asociación directa. Otro puede que no visualice un árbol, puede 
recordar una experiencia dolorosa de haberse caído de un árbol duran­
te su niñez, lo cual es una asociación abstracta. El recuerdo del árbol 
está haciendo aparecer un recuerdo doloroso de la niñez que desde 
entonces se está asociando con los árboles. Si los símbolos utilizados en 
el yoga nidra son escogidos cuidadosamente por el profesor, estos son 
más poderosos duiante este proceso de asociación abstracta, ya que 
pueden recordarse y presenciarse una gran cantidad de recueidos y 
samskaras reprimidos.

Mantra, yantra y chakra
Símbolos diferentes alcanzan diferentes profundidades de la mente. 
Así es como la ciencia del maritra y del yantra evolucionaron a medida 
que estos sonidos y símbolos llegaron a los inás profundos niveles de 
consciencia. Los diferentes símbolos de color, forma, deidad y mantra 
de los chakras fueron diseñados para producir una asociación directa 
con los centros síquicos particulares y por consiguiente, una asociación 
abstracta con todos los aspectos de manifestación de ese chakra en el 
individuo. Es más, los arquetipos en el cerebro humano están represen­
tados en loschakras, por lo que descubriendo la simbologta de [oschakras 
descubrimos y liberamos nuestros propios arquetipos. .

Los chakras no existen en el cuerpo físico, existen en el cuerpo síquico, 
el cual no puede ser experimentado por los sentidos. Para percibirlos a 
través de la mente se requiere un estado alterado. En el yoga nidra 
inducimos este estado de percepción retirando gradualmente los senci­
dos durante la rotación de la consciencia a través del cuerpo y median­
te la percepción de la respiración. Esco induce tanto pratyahara como 
relajación profunda. Es más, la relajación profunda ha sido considera­
da un estado alterado de percepción; una vez que se ha inducido, se 
procede a la visualización guiada de imágenes.
• La utilización de imágenes guiadas en el yoga nidra es un método 

poderoso de resolver conflictos, deseos, recuerdos y samskaras reprimi­
dos. Al mismo tiempo, es la clave del despenar de un nuevo individuo 
creativo con recursos ilimitados de conocimiento a su alcance.



Yoga Nidra

El despertar de lá creatividad
Muchos, si no todos, los descubrimientos verdaderamente creativos en 
la vida, como los realizados en la ciencia, el arte, la música y la religión, 
fueron hechos durante "destellos" creativos de intuición que ocurren 
cuando el conocimiento inherente del inconsciente aflora al conscien- 
te. Existen muchos ejemplos documentados: las revelaciones de Newton 
acerca de la gravedad ocurrieron mientras estaba relajado debajo de 
un manzano. Van Gogh dijo: "Las imágenes me llegan como en un 
sueño". Mozart compuso una pieza nueva mientras dormitaba en la 
parte posterior de una carroza. Einstein aumentó su percepción de la 
relatividad mientras se visualizaba a sí mismo caminando por un rayo 
de so!.

Todo ellos se relajaron lo suficientemente profundo para que las 
imágenes y formas de su mente inconsciente se manifestaran como so* 
luciones de su problema o cuestionamiento particular. Se ha reportado 
que a través de la utilización de la relajación profunda y la visualiza- 
ción, la gente ha podido diagnosticar sus propias enfermedades antes 
de la confirmación mediante exámenes médicos Estas profundas ra­
pas de la mente contienen soluciones a todos nuestros problemas, pero 
debemos ser capaces de permitirles manifestarse mientras nos mante­
nemos completamente desapegados. Una de las características de los 
genios es la habilidad de producir imágenes en abundancia. Los niños 
también poseen esta habilidad, la cual generalmente se reprime a me­
dida que se condicionan con ias experiencias mundanas.

Pasos hacia la habilidad de visualizar
Un problema encontrado frecuentemente en el yoga nidra es la dificul­
tad de visualizar. Todos tenemos la habilidad de visualizar claramente 
una vez que la mente se centra. Sin embargo, cuando la mente está 
disipada, la visualización es difícil porque la atención no se puede man­
tener lo suficiente para que la imagen se forme. En esta etapa se reco­
mienda no visualizar sino simplemente pensar y tratar de recordar ex­
periencias asociadas con la imagen. La mayoría de las personas 
encuentran que esto es fácil y es una etapa inicial. Luego, a medida que 
se continúa la práctica y la consciencia se retira más, las imágenes co­
mienzan a aparecer. Quizás no duren mucho tiempo o cambien de for-

46



Teoría

ma, pero este proceso debe continuar sin tratar de forzar el que las 
imágenes se vuelvan claras y firmes. Una vez que la consciencia se 
disocia completamente de los sentidos, entonces puede concentrarse y 
crear una imagen clara. Cuando se logra este estado, la imagen apare­
ce tan clara y tan vivida como en la vida real.

En realidad, la visualización es un proceso que no requiere esfuerzo. 
Muchas personas tratan de visualizar proyectando una imagen fuera de 
sí mismos. Sin embargo, mientras visualizamos, es importante relajar­
nos y dejar que las imágenes afloren dentro de la consciencia. No hay 
esfuerzo, no hay proyección de la imagen, aparece de manera espontá­
nea; este es un punto clave de I?. habilidad de visualización.

Otro punto es comenzar la práctica visualizando objetos familiares, 
rutinas diarias y eventos que hayan dejado una impresión fuerte en la 
mente. Cuando visualizamos un objeto, este debe hacerse en d  espacio 
mental (,chidakash), tan grande como sea posible y debe tener expresión 
dinámica. Por lo tanto, si se pide visualizar un león, no hay que tratar 
de visualizarlo sentado amaestrado en la esquina de una jaula, sino 
feroz, merodeando y rugiendo por la jungla. Las imágenes dinámicas 
pueden visualizarse más fácilmente al comienzo y una vez que esto se 
ha logrado, pueden introducirse imágenes estáticas.

Entrenando la memoria
La visualización en el yoga nidra puede utilizarse también para mejorar 
la memoria. Esto se hace a través del poder de asociación de símbolos. 
Cuando se requiere recordar algo, se deben encontrar tamos objetos y 
símbolos asociados con ese objeto como sea posible. Luego, cuando es 
necesario recordar, se tiene una amplia gama de asociaciones que se 
pueden traer a la memoria.

La memoria puede entrenarse también mediante la continua repeti­
ción verbal o mental de la palabra, el número, la fórmula o cualquier 
cosa que se desee recordar. Sin embargo, este proceso es monótono y 
consume tiempo. Utilizando símbolos asociados es vin método más di­
recto y efectivo. Por ejemplo, si se debe recordar el nombre de alguien, 
primero debe recordarse a otras personas con e! mismo nombre. Luego 
pueden derivarse asociaciones del significado del nombre o de lo que el 
nombre sugiere. Mentalmente hay que visualizar las acciones de esa

47



Yoga Niara

persona, su vescido, complexión, etc., y el nombre a medida que el 
proceso continúa. Entre más asociaciones se hagan, más fácil será re­
cordar. Cuanto más elaboradas se hagan las asociaciones, canto más 
fuerce será la impresión y por consiguiente mejor el recuerdo que que­
dará en la mente.

Prácticas alternativas
1. Para entrenar la memoria es muy útil revisar los eventos del día y 

observar las propias acciones y reacciones de la vida cotidiana. Esta 
práctica puede extenderse más allá, recordando un día en la vida de la 
semana anterior, del mes anterior, del año anterior, etc., hasta la niñez. 
Todo lo que se necesita es recordar un pequeño incidente y luego ex­
pandir la memoria a la secuencia de eventos que lo rodearon. Se sor­
prenderán de qué can claros y vividos se manifiestan los recuerdos.

2. Una extensión de la práctica anterior es recordar y visualizar 
traumas pasados. Si se mantiene la actitud de testigo, esca se vuelve un 
método efectivo de sobreponerse a los samskaras. negativos de la mente 
y puede ser aún mejor si se recrea la experiencia en la mente, sólo^que 
esta vez con el resultado de que se ha dejado una impresión posiciva, en 
lugar de una negativa. Esto no solamente ayuda a aliviar el dolor sino 
que además, prepara la mente a responder de manera positiva cuando 
ocurran situaciones positivas en el futuro.

3. La respiración puede utilizarse para conducir imágenes visuales 
como inhalar luz y exhalar impurezas de humo. El dolor y el desagrado 
pueden aliviarse dirigiendo la inhalación a la parce afectada y liberan­
do el dolor con la exhalación. La ciencia delprana vidya utiliza técnicas 
como visualizar la parte del cuerpo afectada siendo bañada en una luz 
dorada y tibia o visualizando la eliminación del tejido enfermo, siendo 
cambiado por tejido saludable para facilitar la curación.

4. Para desarrollar sentimientos de empatia y seguridad, puede 
visualizarse a sí mismo en una burbuja o un capullo, übio, cómodo, a 
salvo y seguro. Comience a expandir la burbuja para incluir a otros 
cerca de usted y luego a todas las personas de la habitación. Si la sensa­
ción es incómoda, retírese a un lugar cómodo hasta que sea capaz de . 
hacer la expansión nuevamente. Esca expansión puede continuarse



Teoría

para incluir a Lodas las personas de la localidad, el país, el mundo y 
el universo.

Existen muchas otras posibilidades de visualización que pueden uti­
lizarse una vez que las puertas del inconsciente se abran. El potencial 
creativo es vasco y a través de la práctica de visualización en el yoga 
nidra, la posibilidad de la autorrealización avanza otro paso.



Más Alia del C uerpo y de la Mente

El propósito inicial del yoga nidra es relajar el cuerpo y la mente y a! 
llegar a la última etapa de la práctica, hay que tratar de disociarnos del 
cuerpo y de la inente. La tensión y el estrés solamente nos afectan cuando 
nos identificamos con e! cuerpo y la mente. En la noche, cuando entra­
mos en el sueño profundo, esta disociación se lleva a cabo 
automáticamente y no recordamos nuestro nombre, ni el cuerpo ni lo 
que lo rode2. De !a misma manera cuando se practica yoga n’dra, des­
pués de enerar en relajación profunda, debemos tratar de 
desidetuificarnos emocionalmente del cuerpo y de la mente.

Los cinco koshas
Los sicólogos modernos se refieren a las tres dimensiones de la mente 
como consciente, subconsciente e inconsciente; en la filosofía vedanta y 
yóguica. las llamamos las dimensiones burdas, sutiles y causales de la 
personalidad humana. Estas tres dimensiones se subdividen en cinco 
koshas o cuerpos, los cuales constituyen la total expresión de la persona­
lidad humana desde lo más burdo hasta las dimensiones más sutiles de 
existencia. En ¡os textos yóguicos se definen de la siguiente manera :

1. Annamaya koshg (el cuerpo del alimento.).:.es el cuerpo físico de 
sangre, hueso, grasa y piel que se percibe a través de los sentidos. Esté 
es el nivel más burdo de la manifestación humana.

2. Pranamava kosha.íe! cuerpo pránico); es la red de energía subya­
cente en la estructura humana. L3 constituyen corrientes de prona o 
energía bioplásmica.



Teoría

3. Manomaya kosha (el cuerpo mental); es la capa de operación 
consciente dentro de la esfera de la mente.

4. Vigyanajnaya kosha (el cuerpo síquico); es la dimensión de nues­
tra personalidad que está operando en el plano astral. Este es el cuerpo 
que experimentamos durante la ensoñación, las experiencias fuera del 
cuerpo y los diversos tipos de fenómenos síquicos.

5. Anandamaya kosha (el cuerpo bienaventurado); es la dimensión 
trascendente de la personalidad humana en la que existe total ausencia 
de dolor y placer. Esto es muy importante y difícil de explicar. Ananda 
ha sido malinteipretado como "felicidad", "gozo" o "bienaventuran­
za". Es realmente un estado particular en el que no hay consciencia ni 
del dolor ni del placer. En ese momento se experimenta una total ho­
mogeneidad que se conoce como anandamaya. Normalmente, cuando 
experimentamos dolor o placer, estos producen fluctuaciones menta­
les. Esto significa que el dolor es una experiencia, lo mismo que el 
placer. Pero en anandamaya kosha, el cuerpo más sutil de todos, r.o 
hay experiencia, el instrumento de experiencia ha sido totalmente 
trascendido.

Al final, la práctica de yoga nidra nos llevará directamente a este 
punto, donde la vibración fundamental de la .consciencia permanece, 
sin fluctuación o modificación.' Esta es la experiencia más profunda del 
yoga nidra, la dimensión de total inconsciencia, anandamaya o el cuer­
po bienaventurado.

Esta experiencia homogénea ha sido deiinida claramente por Adi 
Shankaracharya en el antiguo texto Yoga Taravali:

"Cuando la mente ha trascendido la maya (ilusión)
Cuando el ego se ha vuelto estático,
Cuando los sentidos ya no funcionan,
Y cuando todas las comunicaciones entre la mente y los sentidos se 
han roto,
Cuando "vo y usted” ya no existe 
por un período de tiempo..."
Este es el logro final del yoga nidra.

Experimentando los cuerpos sutiles .
En el yoga nidra, los koshas más sutiles se realizan progresivamente des­
pués de que la percepción sensorial se redra. De la misma manera como



el cuerpo físico consta de órganos físicos, los pulmones, el corazón y los 
intestinos, a través de los cuales se logran los procesos de respiración, 
circulación y digestión, así ios cuerpos más sutiles también poseen sus 
propias características anatómicas.

Las energías primeas y síquicas fluyen dentro del esquema de los 
nadis y cbakras (centros síquicos) que forman la infraestructura de ener­
gía que yace bajo el cuerpo físico. A 'adi significa "corriente, flujo o pasa­
je" y en los textos yóguicos hay referencia a más de 72.000 nadis. De 
estos hay tres considerados los más importantes: ida, píngala y sushumna, 
los cuales existen dentro del eje central de la columna vertebral. Ida 
nadi fluye por el lado izquierdo y conduce la energía mental (manas 
shaklt), la cual es responsable de una amplia gama de energía mental y 
funciones síquicas; píngala nadi fluye por el lado derecho de la columna 
y conduce la energía vital (prana shakli), la cual activa y mantiene todo 
el cuerpo físico y su proceso.

Sushumna se considera el principal nnAi Fluye dencro del centro de 
la columna vertebral, pero al comienzo de la vida espirituaLpermanece 
inactivo. Los textos yóguicos se refieren al pasaje de sushumna como el 
nadi durmiente o lácente responsable de conducir la energía espiritual 
(atina shakli).

Ida. píngala y sushumna emanan de mooladhar.chak.ra en la base de la 
columna vertebral, en la base del perineo. Este es el asiento o punco de 
partida en el que la energía evolutiva de la creación se contacta y des­
pierta en el cuerpo humano. Se simboliza con una serpiente dormida y 
enroscada llamada kundalini shakli. En el cuerpo masculino, mooladhar 
chakra está sicuado en el perineo, entre los pasajes urinario y excretorio, 
y en el cuerpo femenino está localizado en la cérviz.

Los nadis ida y píngala emanan de mooladhar chakra a ambos lados y 
se cruzan en el eje cencral de la columna en cuacro chafiros intermedios, 
hasta que finalmente convergen en apta chakra. en la parte superior de 
la columna vertebral, directamente detrás del entrecejo. Los cuatro 
chakras donde se unen están situados a lo largo de la columna y son 
swadhisthan, a nivel del coxis; maniimr, directamente detrás del ombli­
go; anahal, en el centro del pecho, detrás del corazón y vishuddhi, al 
nivel de la garganta.

Yoga Nidra



Teoría

SiLshumna nadi está en línea directa entre moolndhar y ajna. Es la esca­
lera que conecta la tierra con el cielo, Diferente de ida y píngala, que 
funcionan en todo el mundo, susiiumna ñadí y la energía espiritual de­
ben despertarse primero mediante ias prácticas de yoga. Ese despertar 
es un evento histórico en la evolución de la personalidad espiritual del 
individuo.

Entrando en el inconsciente
De la misma manera como se posee consciencia sensoria! del cuerpo 
físico, así es posible evolucionar la consciencia de los cuerpos oránicos. 
mentales, síquicos e inconscientes. Este es ei proceso de expansión de 
la consciencia en el que nos embarcamos en el yoga nidia. Cuando 
profundizamos en la propia consciencia, como ocurre en el yoga mdra, 
esta pasa a través de diversos estados y a medida que se profundiza en 
la práctica se va más y más profundo.

De la consciencia física a la consciencia pránica se permanece en el 
reino de la mente consciente; luego, de la consciencia pránica a la cons­
ciencia mental se enera en el reino del sueño y de la mente subconscien­
te, pero el hilo de la consciencia se mantiene intacto. Luego, los senti­
dos se retiran excepto por el oído, que permanece intacto. Aquí, la 
consciencia se introvíerte y se torna consciente de las manifestaciones 
mentales, los sueños y las visiones. Practicando el yoga nidra a este ni­
vel, puede aumentarse la memoria y el autoconocimiento. La naturale­
za puede transformarse y la personalidad, reacondicionarse eliminan­
do muchos hábitos de pensamiento y de vida.

La transición de la consciencia mental a la síquica hace aparecer la 
totalidad de las dimensiones astrales y síquicas de experiencia. En este 
nivel, el practicante se vuelve receptivo a una calidad superior de estí­
mulo y a un quantum totalmente diferente. Es en esta dimensión don­
de aparecen el fenómeno “psi", la proyección astral y las experiencias 
d? "fuera del cuerpo".

Estas capacidades cambien pueden desarrollarse en el yoga nidra, 
pero no son la meta u objetivo de la práctica. No hay límite o restricción 
sobre lo que puede lograrse o explorarse, pero desde el punto de vista 
espiritual, estos logros son insignificantes. Q u i z á s  s e a n  t e m p o r a l m e n t e



fascinantes, como un nuevo juego para un niño, pero esta fascinación 
palidece rápidamente ante la intensa luz de la continua autorrealización, 

Ei descenso final es de la consciencia síquica a la homogénea. Es 
aquí donde se revela la mente inconsciente, donde todas las fluctuacio­
nes y modificaciones mentales cesan, y se revela también el ritmo fun­
damental del universo inconsciente/superconsciente, más allá de todas 
las restricciones de espacio, tiempo y personalidad individual. Esta es 
la ulterior experiencia del yoga nidia, la iluminación de.la mente in­
consciente para revelar el estado superconscientc.

Yoga Niara

54



E m ergiendo H acia el Samadhi

El yoga nidra es una técnica que puede utilizarse para despertar las 
faculcades divinas y es uno de los métodos para entrar a\samadhi. En el 
camino del yoga nidra utilizamos la consciencia de la dimensión física 
para amplificar la visión interior y la percepción. Mediante la práctica 
de técnicas de raja yoga, particularmente el yoga nidra, tratamos de 
tornarnos conscientes de lps„escados subconscientes e inconscientes y 
finalmente, entrar en un estado de sunerconsciencia.

En e! raja yoga, el término chitta representa el área total de la cons­
ciencia humana y las ondas o patrones de consciencia se conocen come 
vritlis. D.e la misma manera como se lanza una piedra sobre un lago 
claro y produce docenas de ondas concéntricas, así, cuando una expe­
riencia pasa por la mente, produce ondas. Cuando se mira un objeto a 
través de los ojos, produce ondas en chitta. Cuando se escucha un soni­
do o se piensa acerca de algo del pasado, esto también produce ondas. 
Si se entra en la oscuridad y se confunde la sombra de un árbol con una 
persona, esto produce ondas. Cuando vamos a la cama por la noche y 
nos relajamos totalmente, esto produce ondas también. La ansiedad, el 
amor, el odio, todos producen ondas. Cualquier respuesta de la mente 
en la forma de una experiencia forma ondas. El conocimiento en cual­
quier forma hace ondas.

En el raja yoga, estas ondas o vrittis se clasifican en cinco patrones 
básicos: conocimiento correcto, conocimiento errado, imaginación, 
sueño y memoria. Por lo tanto, el sueño se considera una de las forma­
ciones mentales, no es un estado de total inconsciencia. Cuando chitta 
asume la forma de nidra o sueño, hay trazas de conocimiento. Esta es la 
razón de por qué en la mañana cuando nos despertamos, si alguien nos

55



Yoga Nidra

pregunta “cómo dormiste", decimos “muy bien”. Si estuviéramos total­
mente inconscientes y no hubiera ningún testigo, ¿cómo sabríamos que 
habríamos dormido bien? Esto significa que en el estado de sueño pro­
fundo, el Ser es el testigo. El Ser es testigo del estado de chitta, pero 
chilla no es testigo del Ser.

El sueño y el samadhi
En la filosofía samkhya.y.también en la vedanta, los estados de sueño 
profundo y el samadhi se igualan. Existen muchas indicaciones ele que 
ei samadhi y el sueño profundo son casi iguales. En el samadhi por ejem­
plo, no hay percepción del tiempo, el espacio y el objeto porque el ego 
está ausente. En el sueño tampoco hay percepción del tiempo, el espa­
cio y el objeto porque el ego se retira. En el sueño estamos perfecta­
mente calmados y tranquilos y hay ananda total. En el samacUii hay tam­
bién ananda total, pero con una diferencia básica: mientras qpe en el 
samadhi el ego se erradica, en el sueño solamente se retira por un tiem­
po limitado. En el sueño, el ego hiberna por decir algo, pero en el 
samadhi el ego se consume in loto. Por lo canto, después del samadhi no 
hay renacimiento del ego, pero después del sueño sí hay continuo rena­
cimiento.

Existe otra diferencia. En el samadhi hay cocal percepción interior, 
porque el Ser, el Alma, es refulgente. En el sueño sin embargo, sola­
mente hay trazas de percepción interior y el Alma o el Ser no está den­
tro del área de conocimiento. Esta es la razón de por que se considera 
el sueño como una condición de hibernación y éisamadhi comochaitanya, 
el estado bienaventurado de percepción consciente.

£1 fenómeno pránico durante el sueno
Durante el sueño, la mente se retira y pasa por un.proceso de introver­
sión y transformación. En este momento hay un ajuste dtpranas. Cuan­
do ocurre el sueño, lospranas pasan por varios chairas de acuerdo con 
el nivel de consciencia y el estado de experiencia.

En aquellos individuos en los que los patrones de sueño y los niveles 
generales de consciencia permanecen sin evolucionar, los pranas fun­
cionan predominantemente en manipur y swadhiihlan durante el escado 
de ensoñación, muy parecido a lo que ocurre en su estado activo de 
vigilia.



Teoría

En aquellos de temperamento más sálvico, los pranai algunas veces 
operan predominantemente en vishuddhi, donde hay una experiencia 
de completa inconsciencia y en otros momentos en anahat chakra, don­
de ocurren los sueños. Las funciones síquicas superiores y causales 
también se modulan a través de estos chakras.

Sin embargo, en las personas muy evolucionadas, durante e! sueño 
profundo los piañas descansan no en vishuddhi o a nabal sino en sahasrar 
y durante la experiencia de ensoñación y visión, en ajna. Esta es la 
explicación tánrrica del sueño y ¡a ensoñación.

Trascendiendo nuestras limitaciones
De acuerdo con un estudio que he realizado, ei ego solo puede moverse 
dentro de determinada zona del cerebro. Existen muchos comparti­
mientos que no están funcionando conscientemente y por lo tanto el 
ego o jivat:na no es capaz de manifestarse a través de todo el cerebro. 
Lo que sucede en el yoga nidra es que el cerebro se vuelve una entidad 
homogénea y luego el Ser o z\Aima es capaz de llenar toda la estructu­
ra. Por lo tanto, si tratamos dé practicar esta forma de percepción lucer­
na dinámica, podemos aprender a mantener consciencia total, incluso 
durante el sueño.

Les diré algo más para tratar de explicar esco. Cuando nos concen­
tramos en tnkuti o el punco donde se une ei entrecejo, vemos una pe­
queña luz. Cuando eneramos en concentración profunda, esta luz se 
agranda más y más y evencualmer.ee, el prana o la respiración se sus­
pende completamente. Mientras se visualice esta luz amplificada, la 
respiración se mantiene en un estado de suspensión. En el momento 
en que esta iuz desaparece, la respiración comienza a revivir. iQuá es 
esa luz? Es el símbolo de percepción de la total inconsciencia. Esta es 
precisamente la razón de por qué se recomienda la concentración en 
un yantra o mandala.

Si podemos dormir con consciencia de un mandala o un símbolo, 
entonces podemos ser conscientes de codo el inconsciente. Esto tam­
bién significa que la consciencia está permeando todo e! cerebro y no 
sólo una parte de él.

Actualmente no somos capaces de funcionar a cravés de todo el cere­
bro en cualquier estado de consciencia. Hay muchas áreas del cerebro



que no escán bajo nuestra jurisdicción. Durante la práctica del yoga 
nidra, cuando vamos al estado de sueño con un símbolo, somos capaces 
de trascender las limitaciones de la naturaleza.

Abriendo las puertas de la percepción
El hombre, tal corno está actualmente, es un ser ¡ncomoleio. Puede que 
utilice todos sus órganos y miembros, puede que entienda matemáti­
cas, física, química, etc., pero está incompleto porque su mente supe­
rior no está funcionando. No conoce o enciende a través de todo su 
cerebro y por lo tanto su conocimiento está limitado o tiene fallas.

Muchos filósofos tanto de Oriente como de Occidente han hecho 
énfasis en que la percepción humana es errónea. Cuando todas las áreas 
silenciosas del cerebro funcionan,..entonces somos capaces de percibir a 
través de todo el cerebro, y quién sabe qué veremos. Quizás todas las 
teorías y ecuaciones científicas cambien. También pueden cambiar to­
das las definiciones filosóficas, morales o éticas.

Esta es precisamente la razón de por qué los yoguis piensan de dife­
rente manera. Muchas veces encontramos que sus ideas son raras y no 
estamos de acuerdo cor, ellas. Esto es lo que debemos entender: la na­
turaleza de la totalidad del cerebro es'inconsciente, mientras que la 
naturaleza de una parte del cerebro es consciente.

Esta consciencia mundana es sólo externamente consciente. ¿Por qué? 
El cerebro parcial es incapaz de ver adentro, pero es capaz de soñar la 
experiencia externa. Ustedes saben cómo son las experienc as, no hay 
placer inherente en los objetos externos, pero este cerebro parcial im­
pone placer sobre él. No hay nada doloroso afuera, pero este cerebro 
limitado impone todo el dolor, toda la agonía, porque está sufriendo de 
catarata.

Este cerebro parcial experimenta el objeto externo de manera erra­
da y lo mismo se aplica cuando ve hacia adentro. No hay problema 
adentro, pero este pequeño cerebro ve muchos problemas. Se imagina 
una experiencia, un deseo, un recuerdo, pero este no es el caso en la 
Lotaiidad del cerebro pues esta es homogénea y es el vehículo del in­
consciente.

El sueño representa el cerebro homogéneo. Cuando dormimos esta­
mos reposando en total inconsciencia. En la filosofía yogui, la incons-

Yoga N\dra

58



Teoría

ciencia total se conoce como hiranyagarbha y también se conoce como el 
cuerpo causal o shivaligam. Entonces aparece la pregunta: de esta in­
consciencia total, en la que no se perciben diferencias, de este punto de 
percepción de donde nace la creación, ¿cómo despenar la consciencia? 
Cuando podemos despertar un puntico de consciencia en esa incons­
ciencia total, a eso lo llamamos superconsdcnáa.

La importancia del símbolo
Esta es precisamente la explicación de la adoración a un ídolo o la 
meditación simbólica. Aquí no estamos confundiendo a Dios con un 
ídolo. Dios no tiene nombre ni forma, está más allá de todas las barre­
ras del tiempo y el espacio, no puede haber dos opiniones al respecto. 
Sin embargo, ei problema permanece: ¿cómo salir del inconsciente y 
permanecer en su seno? Por lo tanto, desde el comienzo hay que tener 
un símbolo, el cual puede ser una luz, una vela, una llama, un loto azul 
o rojo, una luna llena, un sol brillante, una estrella titilante o el gum. 
Puede escogerse cualquier objeto, pero el mejor y más fácil de todos los 
símbolos es biu/iit.

En el ranrra se dice que todo sale, del hindú. Sindu es un punto que 
puede visualizarse como una pequeñísima luz. Este punto interno de 
iluminación, que emana de Irikuli, se conoce como alma jyoli, luz del 
Ser. La palabra Ser aquí no implica ego; en el yoga utilizamos Ser con 
mayúscula pata significar el Alina o la consciencia trascendental. No 
tiene nada que ver con el nombre y la forma, etc. Es auto-efulgenie, 
está aquí, allá y en todas partes. Por lo tanto, para trasformar el sueño 
en samadhi, al comienzo utilizamos el símbolo.

Atento; no desatento
El Señor Buda habló de shoonya, el estado de la inconsciencia, el cual 
generalmente se interpreta como vacío, ausencia de cualquier cosa y de 
todo. Muchas personas han llegado a creer que shoonya significa medi­
tación en nada, pero esto es un mal-entendido. Si se examina el sistema 
budista de meditación, bien sea vipassana o anapanasati, se encontrará 
que no hay mención de shoonya. Siempre hay una base para la mente, 
un camino para la consciencia. Es más, en ningún sistema de medita­
ción se enseña la práctica de shoonya.

59



Prácticas



Esquem a de la Práctica

El yoga nidra es una práctica que generalmente dura de veinte a cua­
renta minutos. Existen técnicas aparte para personas que sufren de 
hipertensión y otros pioblemas y para quienes quieren profundizar en 
el aspecto espiritual del yoga.

El yoga nidra es en realidad una práctica sencilla que puede apren­
derse de una grabadora. Antes de comenzar hay que escoger una habí - 
tación tranquila y cerrar las ventanas y las puertas. Debe apagarse la 
televisión y el radio, aflojarse ¡a camisa y la corbata y encender la gra­
badora. Luego, acostarse enskavasana y escuchar las instrucciones. Hay 
que seguir escuchando las instrucciones mentalmente; lo más impor­
tante en el yoga nidra es no dormirse, pues si se hace se pierde la 
consciencia que se está tratando de lograr con la práctica.

Preparación para la práctica
El yoga nidra se realiza en shavasana, lo cual minimiza las sensaciones 
de tacto al eliminar el contacto con los miembros del cuerpo. Las yemas 
de los dedos, que son órganos de tacto extremadamente sensibles, se 
mantienen lejos del piso volteando las palmas de las manos hacia arri­
ba. Debe utilizarse ropa liviana y suelta; la habitación no debe estar ni 
muy caliente ni muy fría; no debe haber brisa o viento que dé directa­
mente sobre el cuerpo. Los estímulos visuales se eliminan simplemente 
cerrando los ojos.

La mente se enfoca en los sonidos externos. Si todas las impresiones 
sensoriales son excluidas a ia fuerza, entonces la mente se torna intran­
quila y perturbada. Por lo tanto, la mente es dirigida a pensar en los 
sonidos externos y a moverse de sonido en sonido con la actitud de tin

65



testigo. Después de algún tiempo, la menee pierde interés y 
automáticamente se tranquiliza. Este método de calmar la mente se 
llama aniar rnouna y preparada consciencia para la práctica del yoga 
nidra.

Resolución
Debe escogerse un sankalpa propio muy cuidadosamente.. Debe utili­
zarse palabras precisas y claras, pues de otra manera no penetrarán en 
la mente subconsciente. Los siguientes son algunos ejemplos de afir­
maciones coreas y positivas que pueden utilizarse:

Despertaré tni potencial espiritual
Seré una fuerza positiva para la evolución de los demás 
Seré exitoso en todo aquello que me proponga 
Seré más consciente y eficiente 
Alcanzaré la salud total
Sólo hay que escoger un sankalpa de acuerdo con nuestras necesida­

des e inclinaciones. No hay que tener afán y una vez que se ha escogido 
un sankalpa, no se debe cambiar. No hay que esperar un resultado de la 
noche a la mañana; se requiere tiempo, dependiendo de la naturaleza 
de la resolución-y la intensidad con la que se planta en la mente. El 
resultado depende en gran parte de la sinceridad y la profunda necesi­
dad que se siente de alcanzar las metas del sankalpa.

Rotación de la consciencia
La rotación de la consciencia a través de las diferentes partes del cuer­
po no es una práctica de concentración y no involucra ningún movi­
miento físico. Durante la rotación, se deben cumplir tres requisitos: a) 
permanecer consciente, b) escuchar la voz y c) mover la mente de ma- - 
ñera rápida de acuerdo con las instrucciones. Cuando el instructor dice: 
“Pulgar derecho", repítalo mentalmente, piense en esca parte del cuer- • 
po y siga. No es necesario ser capaz de visualizar las diferentes partes 
del cuerpo, sólo hay que acostumbrarse a seguir la misma secue.ncia 
mentalmente, repitiendo los nombres de las diferentes partes del cuer­
po de la misma manera como un niño aprende a repetir las letras del 
alfabeto. No hay que recordar cuál parte sigue, codo el proceso se rea­
liza en la mente subconsciente.

Yoga Nidra



Prácticas

La secuencia de las panes del cuerpo debe ser automática, espontá­
nea y completa. Algunas personas enseñan yoga nidra de manera no 
sistemática; unas veces comienzan por la cabeza y bajan basta los pies; 
otras comienzan por el pulgar de la mano izquierda y otras veces, por 
el de la mano derecha. Sin embargo, la práctica del yoga nidra es muy 
sistemática. La rotación de la consciencia en c! yoga nidra procede en 
una secuencia definida' comenzando por c! pulgar derecho y termi­
nando con el dedo meñique del pie derecho; luego, de manera similar, 
comienza en el pulgar izquierdo y va hasta el dedo menique del pie 
izquierdo. Circuitos subsecuentes proceden de los talones hasta la par­
te posterior de la cabeza y de allí a las características taciales individua­
les hasta los pies.

Consciencia de la respiración
Después de haber completado estas rotaciones de la consciencia, la re­
lajación física se condnúa y se completa llevando la atención a la respi­
ración. En esta práctica simplemente se mantiene la consciencia de la 
respiración; no hay que tratar de forzarla o cambiarla. Se puede obser­
var la respiración en las fosas nasales, en el pecho o en el pasaje entre 
el ombligo y la garganta. Usualmente, se logra mayor relajación con­
tando mentalmente las respiraciones. La consciencia de la respiración 
no solo promueve la relajación y la concentración sino que rarnbién 
despierta energías superiores y las dirige a cada célula del cuerpo. Ello 
ayuda, en el proceso del praiyahara, a realizar las prácticas que siguen a 
continuación.

Sentimientos y sensaciones
Luego sigue la relajación en el plano de los sentimientos y las emocio­
nes. Los sentimientos que son intensamente físicos o emocionales se 
recuerdan o despiertan, se experimentan totalmente-y luego se elimi­
nan. Usualmente esto se praedea con pares de sensaciones opuestas, 
como calor y frío, pesadez y liviandad, dolor y placer, gozo y tristeza y 
amor y odio. Esta combinación de sensaciones en el yoga nidra armoni­
za los hemisferios opuestos del cerebro y ayuda a equilibrar nuestros 
impulsos básicos, controlando las fundones que normalmente son in­
conscientes. Esta práedea también desarrolla el poder de voluntad en

67



Yoga Midi a

el plano emocional y conlleva relajación emocional mediante una ca- 
carsis a medida que se reviven los recuerdos de sentimientos profundos.

V is u a l iz a c ió n

La última etapa del yoga nidra induce relajación mental. En esta parte 
de la práctica se visualizan las imágenes nombradas o descritas por el 
instructor. Dado que las imágenes utilizadas con frecuencia tienen sig­
nificado universal y asociaciones poderosas, estas traen contenidos ocul­
tos de la mente inconsciente a la mente consciente. Tales imágenes 
incluyen paisajes, océanos, montañas, templos, santos y flores; histo­
rias, descripciones de símbolos síquicos poderosos como los chairas, el 
lingam. la cruz o el nuevo dorado.

Esta práctica desarrolla autoconsciencin y relaja la mente purgándo­
la de material doloroso o perturbador. Lleva la mente a la concentra­
ción, el dharana. En estados avanzados, la visualización se convierte en 
el dhyana o meditación pura. Entonces aparece la experiencia conscien­
te del objeto visualizado en el inconsciente; la distinción entre lo cons­
ciente c inconsciente se disuelve y las imágenes distractoras cesan de 
aparecer.

F in a l iz a n d o  la  p r á c t ic a

La práctica de visualización se termina generalmente con una imagen 
que evoque sentimientos profundos de paz y tranquilidad. Esto hace 
que la mente inconsciente sea muy receptiva a pensamientos y sugeren­
cias positivas. Por lo tanto, la práctica de yoga nidra termina con una 
resolución. Esta orden directa de la mente consciente a la inconsciente 
es la semilla que nos capacita para cambiar radicalmente la propia ac­
titud, el comportamiento y el destino. Es muy importante que la resolu­
ción se formule clara y positivamente. Esto dará a la mente fortaleza y 
una perspectiva positiva. D eb e tenerse fe sincera de que la resolución 
será efectiva, pues esta fe fortalece el eíectft de la resolución sobre la 
mente inconsciente, de manera que la resolución se vuelva una reali­
dad en la vid3.

La práctica del yoga nidra se concluye trayendo gradualmente la 
mente de la condición de sueño síquico al estado.de vigilia.

68



Sugerencias G enerales

El yoga nidra puede practicarse en la clase de yoga o en la casa. Debe 
realizarse en un lugar que tenga una temperatura cómoda y que no 
tenga insecíos. La privacidad es esencial, y deben evitarse todas las 
interrupciones repentinas. El yoga nidra debe practicarse en una 
semioscuridad, no en total oscuridad ni con una luz brillante. La oscu­
ridad y la luz tienen efectos poderosos sobre el cerebro; en la primera, 
la mente tiende a dormirse, mientras que en Ja segunda la mente está 
atenta. Para mantener el estado de consciencia relajada, debe haber un 
equilibrio enere la introversión y la extraversión, por lo que es necesaria 
la semioscuridad.

La habitación debe estar bien ventilada pero sin brisa. Si es necesa­
rio un ventilador, no debemos acostarnos directamente debajo de él.. Si 
el voga nidra se hace al aire libre, la cabeza y el cuerpo deben estar 
completamente cubiertos para evitar cualquier perturbación física. En 
una clase, cada persona debe estar físicamente separada de sus veci­
nos; la ropa debe ser liviana y suelta. La temperatura del cuerpo tiende 
a bajar durante la relajación, por lo que es aconsejable cubrir el cuerpo 
con una cobija delgada.

El yoga nidra debe practicarse a la misma hora todos los días: en la 
mañana temprano, preferiblemente entre las cuatro y las seis o en !a 
tarde, justamente ames de acostarse, para inducir un sueño profundo y 
refrescante. AJ regresar a casa después del trabajo, es mejor retirarse a 
la habitación y practicar yoga nidra de cinco a diez minutos, esto ayu­
dará a relajarse y a hacer más fácil la transición entre el trabajo y el 
hogar.

El yoga nidra debe practicarse con el estómago vacío y debe haber 
por lo menos un espacio de tres horas para hacer la digestión de una

69



comida pesada y media hora para la digestión de una merienda liviana. 
En el yoga nidra la temperatura interna del cuerpo baja muy rápida­
mente y la producción de enzimas digestivas se reduce considerable­
mente. Quienes tienen una constitución hiperácidica pueden tomar sin 
ningún problema un poco de té, café, jugo de fruta, pan o galletas. Pero 
si la constitución es hipoacídica, es mejor no tomar nada en absoluto.

Durante el yoga nidra, hay que ser cuidadoso, particularmente con 
el hecho de no dormirse profundamente. Si la persona se siente 
somnolier.ta o la práctica se hace antes de dormir, debe tomarse antes 
una ducha fría.

Necesidad de un profesor calificado
F.l yoga nidra es en realidad una técnica muy sencilla y puede apren­
derse de una grabadora. Sin embargo, es preferible que los princi­
piantes practiquen el yoga nidra bajo la guía de un profesor experi­
mentado.

Las lecciones regulares, acompañadas por práctica privada con una 
grabadora y con un casete de la misma práctica utilizada en la clase, 
capacitan al estudiante a entender la técnica y a recordar todas las\ins­
trucciones ' sin esfuerzo. El estudiante, mientras está profundamente 
relajado, aprende rápidamente y absorbe el contendió, la velocidad y la 
secuencia de las instrucciones. Este proceso de aprendizaje inconscien­
te es más completo que un entendimiento intelectual, el cual puede ser 
en realidad un obstáculo para la exitosa práctica del yoga nidra.

Un profesor conoce el tipo de práctica que se adecúa más a las nece­
sidades del estudiante y puede hacer variaciones de acuerdo con esto. 
Por ejemplo, si el estudiante es tenso, entonces la técnica debe hacer 
énfasis en la relajación, mientras que si el estudiante se relaja fácilmen­
te, entonces la práctica del yoga nidra debe progresar más hada la 
meditación.

Con frecuencia sucede que durante el yoga nidra, así como también 
en otros tipos de concentración y meditación, el estudiante se dueripe. 
De hecho, investigaciones recientes muestran que practicantes experi­
mentados de meditación gastan de un 10 a un 50 por ciento de su 
meditación durmiendo. Cuando se practica yoga nidra solo, es fácil 
quedarse dormido sin darse cuenca, pero en la clase el profesor puede

Yoga Nidra



Prácticas

ayudar al estudíame a permanecer alerca insertando el recordatorio 
“no se duerma por favor", en los momentos apropiados. Si la persona 
se duerme, no hay problema, pero manteniéndose despierto se desa­
rrollará la práctica.

Si no hay un profesor disponible, una buena alternativa es un casete 
de una clase en vivo. Si no se tiene, se puede grabar una cinta para ser 
utilizada durante la práctica. Si no hay una grabadora disponible, debe 
pedírsele a un amigo o familiar que lea las instrucciones mientras se 
practica.

No es aconsejable instruirse a sí mismo mientras que la totalidad de 
la práctica no esté muy clara en la mente, de manera que no haya que 
parar para trarar de recordar lo siguiente. De otra forma se generará 
tensión tratando de recordar la secuencia de la rotación del cuerpo, y 
toda la práctica perderá su cadencia. En lugar de lograr la relajación 
nos tornaremos tensos. Por lo tanto, al comienzo es mejor practicar 
siguiendo la voz del instructor o las instrucciones de la grabadora. Cla­
ro está que después de algún tiempo podrán practicar todo el proceso 
sin la ayuda de un agente externo. Podrán iniciar las instrucciones y 
responderlas sin esfuerzo.

Asanas prelim inares
El dolor, la falta de flexibilidad y la tensión general en el cuerpo son 
grandes obstáculos ert la práctica del yoga nidra, por lo que idealmente 
debe realizarse después de practicar asarías de ysJga. Una secuencia tí­
pica es de la siguiente manera: pawanmukiasana, ¡havasana (para prin­
cipiantes); sarvangasana, halasana, matsyasana, paschimottanasana, 
bhujangasana, shalabhasana o sirshasana (para practicantes más avan­
zados).

Una alternativa más corta consiste en seis a doce rondas de surja 
namaskar, las cuales son excelentes para aflojar las coyunturas y los 
músculos y masajear los órganos intemos. biaukasana, practicada de 
tres a cinco veces, induce relajación física general y es una excelente 
preparación para el yoga nidra.

Posición
El yoga nidra se practica en shavasana. Estudios áentíikcs han demos­
trado que esta es la posición más conducente para la relajación, pues

71



reduce e! estímulo sensorial al mínimo. Hay que acostarse sobre la es­
palda en una cobija o en un tapete delgado sobre el piso. La columna 
debe estar recta, ios brazos estirados y colocados un poco separados del 
cuerpo. Las manos deben estar relajadas, las palmas hacia arriba, con 
ios dedos ligeramente doblados. Alternativamente, las manos pueden 
colocarse boca abajo, una encima de la otra sobre el pecho, con los 
codos sobre el piso. Aunque esto aumenta el contacto físico, es bueno 
para personas que encuentran que la posición más adecuada no les es 
cómoda. Las piernas deben estar estiradas y colocadas una aparte de la 
otra para evitar el contacto entre los muslos.

Lo ideal es no usar almohada, pero si la posición no resulta cómoda, 
puede colocarse una almohada delgada o una cobija doblada debajo de 
la cabeza. Las esquinas de esta almohada deben quedar debajo de los 
hombros para relajar la nuca y los hombros. No debe utilizarse una 
almohada gruesa, pues ello causa tensión en la nuca. La parte inferior 
de la espalda puede apoyarse en una pequeña almohada si se siente 
dolor o desagrado en esta área durante la práctica de yoga nidra.

Aunque ihavasana es la mejor posición para el yoga nidra, este tam­
bién puede practicarse sentado o de pie. Si se tiene tendencia a dor­
mirse muy rápidamente en el yoga nidra, entonces es mejor practicarlo 
de pie.

Cómo se dicta la práctica
L2S instrucciones en el yoga nidra deben darse a una velocidad que 
mantenga la mente moviéndose rápidamente, pero que le permita en­
tender y realizar las instrucciones a medida que se dan. La velocidad 
variará de acuerdo con la etapa de la práctica, así como también con el 
estado mental del practicante. La rotación de la consciencia y las imá­
genes rápidas son generalmente muy veloces. La mente no debe que­
darse en un punto durante mucho tiempo; debe saltar de punto a pun­
to. No hay que dar ningún tiempo para concentrarse, pues aparecerán 
imágenes síquicas. El yoga nidra no es concentración. Las imágenes 
para visualizar, como un árbol de mango, una rosa, un barco en un río, 
una playa áe arena, etc., deben ser precisas y en una sucesión rápida.

Cuando se da una visualización extendida, tal como una caminata 
por el parque, el huevo dorado, una historia, etc., las imágenes deben

Yoga Nidra

72



Prácticas

ajustarse de tal manera que sirvan como peldaños para prácticas de 
concentración posteriores.

Si se está enseñando a niños, simplemente hay que darles visualiza- 
ción interna, imágenes claras sin asociación, en una sucesión rápida, 
utilizando números, colores, formas, escenas de la naturaleza o algo 
imaginativo.

La habilidad de visualización es verdaderamente e! punto ulterior 
del yoga nidra, y el propósito aquí es observar las propias capacidades 
perceptivas. Si el instructor dice una rosa rosada y podemos imaginar­
la, ello significa que nuestra receptividad es aguda. Si él dice una rosa 
rosada y a pesar de hacer esfuerzos no podemos visualizarla, ello signi­
fica que aún no hemos llegado al punto de la receptividad. Si dice una 
rosa rosada, y si la vemos como una ligera visión intersíquica, entonces 
hemos ¡do muy profundo y hemos pasado más allá del estado de 
receptividad. En la visualización, la secuencia rápida de imágenes retie­
nen más efectivamente el estado de receptividad.

Guías para asegmrar una práctica exitosa
Primero que todo, mientras se practica yoga nidra, no debemos tratar 
de dormirnos; ello es un gran error. Debemos ser espontáneos, relaja­
dos y estar en paz con nosotros mismos. Aun si la mente algunas veces 
no coopera, esto no es malo. Las distracciones periódicas que aparecen 
de vez en cuando ayudarán en el yoga nidra porque mantienen la cons­
ciencia en una condición alerta y no permiten caer en la inconsciencia.

Si se siente cualquier tipo de tensión durante la práctica debido a 
enfermedad, tensión física o algún tipo de perturbación mental, siem­
pre debemos recordar que esta es una experiencia temporal. Quizás 
esté allí durante algunas sesiones, o puede ser una característica irre­
gular o frecuente. En cualquier caso, debe continuarse con la práctica; 
la siguiente sesión seguramente será mejor. Sin embargo, si durante e! 
yoga nidra crece el desagrado a la tranquilidad, no hay ningún proble­
ma si se mueve el cuerpo o se acomoda la posición; incluso puede dor­
mirse un poco,

Hay que ser cuidadosos en la selección de las visualizaciones. L2S 
imágenes utilizadas son frecuentemente símbolos poderosos que pue­
den producir reacciones negadvas en la gente que las asocia con expe-

73



Yoga Nidra

riendas desagradables y miedos irracionales. Se debe ser particular- 
menee cuidadoso con imágenes que evoquen miedo a caer, agua pro­
funda, ser quemado o golpeado por objetos colgantes o que se caen. 
Cuando se.utilizan estas imágenes, deben insertarse reafirmaciones. 
Aunque el yoga nidra debe aumentar la consciencia de los propios con- 
tenidos de la mente, esto debe ocurrir gradualm ente, no 
traumáticamente.

Durante la práctica, si se inunda la mente de pensamientos o imáge­
nes negativas, hay que tratar de que no nos afecten; estos pensamientos 
son un?, expresión de las toxinas mentales que existen en las capas 
profundas de la consciencia que buscan un canal para liberarse. Permi­
tiendo que se liberen estas expresiones negativas, al comienzo la prác­
tica puede no ser muy exitosa, pero después de algún tiempo la 
negatividad se terminará y prevalecerá la tranquilidad.

Algunas prácticas avanzadas pueden traer un estado de relajación y 
meditación profundas. Por lo tanto, es muy importante que la'mente 
salga de este estado gradualmente. Una abrupea transición de este es­
tado profundo al estado de vigilia conscience golpea temporalmente la 
mente y puede producir un dolor de cabeza. De manera similar, ál^u- 
nas personas se asustan de lo profundo de su relajación si se les saca 
muy rápidamente. En cualquiera de los dos casos, el sujeto debe acos­
tarse en mavasana y practicar consciencia de la respiración hasta que se 
tranquilice.

Finalmente, es especialmente importante que los profesores evicen 
hacer juicios de valor negativos, directos o implícitos, acerca de las ex­
periencias del estudiante. Todas las experiencias, bien sea que aparen­
temente sean negativas o positivas, deben ser validadas. El profesor 
debe evitar afirmaciones del tipo: "No se preocupe si no ve esto", ya 
que seguramente hará que el estudiante se preocupe: No hay que pro­
mover las discusiones innecesarias sobre las experiencias de los estu­
diantes en el yoga nidra.



Yoga Nidra 1

Preparación (introductoria)

R ela ja c ió n  (cu erpo/O m )

Resolución. Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquier­
do, parte de atrás, parte de enfrente, partes principales).

Respiración (comeo de la respiración en el ombligo, el pecho, !a 
garganta, y consciencia de la respiración en las fosas nasales; de 27 
hasta 1)

Visualización de imágenes (introductoria)

R e s o lu c ió n

F inal

P rá ctica s  a ltern a tivas cortas

(Jomo interludio del trabajo 
Como preludio al sueño



Yoga Nidra

Preparación
Por favor, alístese par3 el yoga nidra. Acuéstese sobre la espalda en el 
piso y adopte la postura conocida como skavasana. En esta posición, el 
cuerpo debe estar recto desde los pies hasta la cabeza, las piernas lige­
ramente separadas y los brazos a los lados del cuerpo con las palmas de 
las manos hacia arriba, (Pausa). Acomode todo el cuerpo, y la posición 
de su ropa, hasta que se sienta completamente cómodo. Durante el 
yoga nidra, no debe haber ningún movimiento físico. (Pausa). Cierre 
los ojos y manténgalos cerrados hasta que se le diga que los abra. Inhale 
profundamente y sienta que con la exhalación salen todas sus preocu­
paciones del día. (Pausa).

En la práctica que sigue va a desarrollar la sensación de relajación 
en el cuerpo, No es necesario hacer ningún movimiento o relajar deli­
beradamente los músculos, simplemente desarrolle la sensación de re­
lajación. (Pausa). Es como ¡a sensación que se tiene inmediatamente 
antes de dormir... cuando la relajación se vuelve profunda, el sueño 
aparece; pero, debe tratar de mantenerse completamente despier­
to, esto es muy importante. Formule la resolución de que no se va a 
dormir, de que se mantendrá consciente hasta el final de la prácti­
ca. (Pausa).

Durante el yoga nidra se está funcionando en los niveles de oído y 
percepción y lo único importante es seguir la voz dei instructor. (Pau­
sa). No hay que tratar de intelectualizar o analizar las instrucciones, 
pues esto perturbará la relajación mental. Simplemente, siga la voz con 
total atención y sentimiento; si vienen pensamientos a perturbarlo de 
tiempo en tiempo, no se preocupe, simplemente continúe la práctica. 
(Pausa). Permita que se torne tranquilo y quieto... cuando esté realizan­
do la práctica solo, dése 5 minutos para esto. No comience muy rápida­
mente. (Pausa).

Relajación
Ahora traiga la sensación de relajación interna a todo el cuerpo... con­
céntrese en el cuerpo y tome consciencia.de la. importancia de la com­
pleta quietud. (Pausa). Desarrolle la consciencia del .cuerpo desde la 
parte superior de la cabeza hasta las puntas de los pies y diga en su 
mente O-o-o-m-m-m. (Pausa). Completa quietud y completa conscien-

76



Prácticas

cia de todo el cuerpo... diga O-o-o-m-m-m. (Pausa). Continúe la per­
cepción de todo el cuerpo... todo el cuerpo. (Pausa prolongada). Tome 
consciencia del hecho de que va a practicar yoga nidra... dígase mental­
mente: "Estoy consciente... voy a practicar yoga nidra. Repítalo de nue­
vo. (Pausa).

La práctica de yoga nidra comienza ahora.

Resolución
En este momento debe formularse una resolución. (Pausa). La resolu­
ción debe ser muy sencilla... trate de descubrir una naturalmente. Debe 
desarrollar una resolución para formularla en este momento. (Pausa). 
Debe ser corta, positiva, en lenguaje sencillo y formularse tres veces 
con consciencia, sentimiento y énfasis. (Pausa). La resolución que se 
hace durante el yoga nidra se volverá realidad en la vida. (Pausa).

R o t a c ió n  d e  la  c o n s c i e n c i a

Ahora comenzamos la rotación de la consciencia, rotación de la percep­
ción haciendo un viaje a través de las diferentes partes del cuerpo. Tan 

' rápidamente como le sea posible, la consciencia debe ir de un lugar a 
otro. Repita el nombre de la parte en la mente y simultáneamente tome 
consciencia de esa parce del cuerpo. Manténgase alerta pero no se 
concentre muy intensamente. Tome consciencia de la mano derecha. 
(Pausa).

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, tome consciencia de la palma, dorso de la mano, 
muñeca, antebrazo, codo, brazo, hombro, axila, cintura derecha, cade­
ra derecha, muslo derecho, rótula, pantorrilla, tobillo, talón, toda la 
planta del pie derecho, el empeine, el dedo gordo, el segundo dedo, el 
.tercera, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Tome consciencia del pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, 
cuarto dedo, quinto dedo, palma de la mano, dorso de la mano, muñe­
ca, antebrazo, codo, brazo, hombro, axila, cintura izquierda, cadera 
izquierda, muslo izquierdo, rótula, pantorrilla, tobillo, talón, planta del

77



Yoga Nidra

pie izquierdo, empeine, dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, 
cuarto, quinto...

(parte de atrás)
.Miera la parte de atrás. Tome consciencia del omoplato derecho, el 
omoplato izquierdo... la nalga derecha, la nalga izquierda... la colum­
na.. toda la parte de atrás.

(parte de enfrente)
Ahora vaya a la parte superior de la cabeza. La parte superior de la 
cabeza, la frente, ambos lados de la cabeza, la ceja derecha, la ceja 
izquierda, el espacio entre las cejas, la pupila derecha, la pupila iz­
quierda, el ojo derecho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja iz­
quierda, la mejilla derecha, la mejilla izquierda, la quijada, la garganta,- 
el lado derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, el esternón, el 
ombligo, ei abdomen...

(partes principales)
Toda la pierna derecha... toda la pierna izquierda... ambas piernas al 
tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho... todo el brazo izquierdo... ambos 
brazos al tiempo. (Pausa). Toda la espalda, las nalgas, la columna,\los 
omoplatos, toda la parte de enfrente, el abdomen, el pecho... toda la 
espalda y todo el pecho al tiempo... toda la cabeza... codo el cuerpo al 
tiempo... todo el cuerpo... todo el cuerpo. (Repira una o dos rondas 
reduciendo gradualmente la velocidad).

Por favor, no se duerma... completa consciencia... no se duerma... 
no se mueva.(Pausa). Todo el cuerpo está en el piso, tome consciencia 
de su cuerpo sobre el piso, observe su cuerpo acostado completamente 
quieto en el piso... en esta habitación. (Pausa). Visualice esta imagen en 
su mente. (Pausa prolongada).

R e s p ir a c ió n

Tome consciencia de su respiración. (Pausa). Sienta el flujo de su respi­
ración enerando y saliendo de sus pulmones. (Pausa). No trace de cam­
biar el riemo, la respiración es natural, automática... usted no la está 
haciendo, no hay esfuerzo. (Pausa). Mancenga la consciencia de la res­
piración... continúe, continúe... completa consciencia de la respiración. 
(Pausa prolongada).



Prácticas

Ahora lleve su consciencia al movimiento del área de! ombligo... con- 
céntrese en el movimiento del ombligo. (Pausa). Su ombligo asciende y 
desciende suavemente con cada respiración; con cada respiración se 
expande y se contrae. Concéntrese en este movimiento en sincronización 
con su respiración. (Pausa). Continúe practicando, pero asegúrese de 
estar consciente. (Pausa prolongada). Ahora comience a contar las res­
piraciones en forma descendente desde 27 hasta 1, de la siguiente 
manera: 27 el ombligo asciende, 27 el ombligo desciende; 26 el ombli­
go asciende, 2G el ombligo desciende; 25 el ombligo asciende, 25 el 
ombligo desciende, etc. Dígase a usted mismo las palabras y ¡os núme­
ros mentalmente a medida que cuenta las respiraciones. (Fausa). Ase­
gúrese de no cometer errores y si lo haré, debe regresara 27 y comen­
zar de‘nuevo. (Pausa prolongada). Con completa consciencia de que 
está contando, continúe desde 27 hasta 1. (Pausa prolong. da). Conti­
núe con la práctica... no cometa errores. (Pausa prolongada;.

Ahora suspenda el conteo del ombligo y cambie su atención al pe­
cho; por favor, cambie al pecho. (Pausa). Su pecho asciende y descien­
de suavemente con cada respiración; tome consciencia de esto. (Pausa). 
Continúe concentrándose en el movimiento del pecho y comience a 
contarde manera descendente desde 27 hasta 1 de la misma manera 
como lo hizo antes... 27 el pecho asciende, 27 el pecho desciende; 26 el 
pecho asciende, 26 el pecho desciende; 25 el pecho asciende, 25 el 
pecho desciendo, etc. Una vez más, repita las palabras y los números 
mentalmente a medida que cuenta. (Pausa prolongada). No cometa 
errores; si lo hace, debe regresar y comenzar de nuevo en 27. (Pausa 
prolongada). Continúe contando desde 27 hasta L. Continúe con la 
práctica, contando con consciencia, consciencia y contando. (Pausa pro­
longada).

Cese de contar las respiraciones en el pecho y mueva su consciencia 
a la garganta; por favor, vaya a a la garganta. (Pausa). Tome consciencia 
de la respiración moviéndose hacia adentro y hacia afuera de la gar­
ganta... tome consciencia de esto. (Pausa). Concéntrese en el movimiento 
de la respiración y comience a contar de manera descendente desde 27 
hasta 1, de la misma manera que antes. Completa consciencia del conteo 
y de la respiración. (Pausa prolongada). No se duerma por favor. (Pau­
sa prolongada). Continúe con la práccica... continúe contando las respi­
raciones en la garganta. (Pausa prolongada).



Yoga Nidra

Suspenda el conteo y vaya a las fosas nasales... tome consciencia de 
la respiración moviéndose hacia adentro y hacia afuera de las fosas 
nasales. (Pausa). Concéntrese en el movimiento de la respiración y co­
mience a contar como antes; ahora ya sabe cómo hacerlo, 27 inhalando, 
27 exhalando. (Pausa prolongada). Completa consciencia; por favor, 
continúe contando, sin errores. (Pausa prolongada). Continúe con la 
práctica.;, continúe. (Pausa prolongada).

Visualización de imágenes
Suspenda el conteo y olvídese de la respiración... ahora vamos a La 
visualización. (Pausa). Ahora se van a nombrar una serie de cosas y 
usted debe cratar de desarrollar una visión de ellas en todos los niveles: 
sentimiento, percepción, emoción, imaginación, de la mejor manera 
posible. (Pausa). Si es capaz de encontrar esta visión, su relajación está 
completa por ahora... y si nc puede hacerlo, entonces necesita un poco 
más de práctica. (Pausa).

Una llama encendida... una liama encendida... una llama encendi­
da... un desierto infinito... un desierto infinito... un desierto infinito...una 
pirámide egipcia... una pirámide egipcia... una pirámide egipcia... una 
liuvia torrencial... una lluvia torrencial... una lluvia torrencial... monta­
ñas cubiertas de nieve... montañas cubiertas de nieve... montañas cu­
biertas de nieve... un templo al amanecer... un templo al amanecer... 
un templo al amanecer... un ataúd solitario al lado de una tumba... un 
ataúd solitario al lado de una rumba... un ataúd solitario al lado de una 
tumba... pájaros volando a través del sol poniente...pájaros volando a 
través del sol poniente... pájaros volando a través del sol poniente...nubes 
rojas flotando ... nubes rojas flotando... nubes rojas flotando... una cruz 
sobre una iglesia... una cruz sobre una iglesia... una cruz sobre una 
iglesia... estrellas en la noche... estrellas en la noche... estrellas en la 
noche... una luna llena... una luna llena... una luna llena... un Buda 
sonriente... un Buda sonriente... un Buda sonriente... el viento del mar... 
el viento del mar... el viento del mar... olas de! mar en una playa desier­
ta... olas del mar en una playa desierta... olas de! mar en una playa . 
desierta...un mar en constante movimiento... un mar en constante 
movimiento... un mar en.constante movimiento... (Pausa prolongada).

80



Prácticas

Resolución
Ahora es el momento de repetir la resolución... repita la misma resolu­
ción que hizo al comienzo de la práctica; la misma, no la cambie... 
repícala tres veces con consciencia y sentimiento. (Pausa).

Final
Relaje codo esfuerzo, exirovierta su mente y tome consciencia de la 
respiración... tome consciencia de la respiración natural. (Pausa) Cons­
ciencia de todo el cuerpo y consciencia de la respiración. (Pausa). Su 
cuerpo está acostado, totalmente relajado en el piso... usted está respi­
rando tranquila y lentamente. (Pausa). Desarrolle consciencia de su 
cuerpo desde la parle superior de la cabeza hasta las puntas de los 
dedos y diga en su mente O-o-o-o-m-m-m. (Pausa). Repita O-o-o-m-m- 
m. mentalmente dos veces más. (Pausa). Tome consciencia de! piso y de 
la posición de su cuerpo acostado en el piso... visualice la habitación a 
su alrededor. (Pausa). Permanezca acostado por un tiempo y mantenga 
los ojos cerrados. (Pausa). Comience a mover el.cuerpo y a desperezar­
se. Por favor, no se apresure, tómese su tiempo. (Pausa). Cuando esté 
seguro de estar completamente despierto, siéntese lentamente y abra 
los ojos. La práctica de yoga nidra ha terminado.

Prácticas Cortas A lternativas

Como intermedio del trabajo
Con el fin de relajarse, los elementos esenciales de esta forma de yoga 
nidra son la rotación de la consciencia y el comeo de las respiraciones. 
Estos elementos pueden adaptarse fácilmente para permitir la práctica 
en el lugar de trabajo o en la casa, si se presenta un intermedio de cinco 
a veinte minutos. Se proporciona flexibilidad adicional con la práctica 
de la respiración, de la que pueden hacerse cualquier número de com­
binaciones de las cuatro partes. El siguiente es un ejemplo de la prácti­
ca apropiada para la oficina o la casa o en cualquier lugar donde pueda 
obtenerse privacidad.

81



Cierre la puerca, apague la luz y cierre las cortinas. Haga una noca 
mental de qué can pronto quiere terminar la práctica; por ejemplo, 10 
minutos. Acuéstese en el piso o en un sofá y cierre los ojos. Comience 
a relajar el cuerpo acostándose en silencio tmhavasana por un período 
corto. Deje que su mente divague alrededor de lo que lo rodea, escu­
chando los sonidos que llegan de afuera. No analice o intelectualice 
estos sonidos, simplemente tome consciencia de ellos como algo exter­
no. Traiga su atención al cuerpo, inhale profundamente y mientras 
exhala, sienta que se “suelta". Enfoque su mente en los puncos de 
contacto entre el cuerpo y el piso y desarrolle esta sensación durante 
unos minutos. Luego, rote la consciencia rápidamente alrededor del 
cuerpo, comenzando con el pulgar derecho y moviéndola de la misma 
manera corno se describió en la práctica anterior (lado derecho, lado 
izquierdo, parte de atrás, parte de enfrente, partes principales). Tome 
consciencia de su respiración natural Enfoque su atención en la respi­
ración a medida que entra y sale de las fosas nasales (o enfóquela en la 
garganta, el pecho, el ombligo, etc.). Mantenga la consciencia en esto 
durante algún tiempo; cuente las respiraciones desde 11 hasta 1 (o de 
27 a 1 si tiene tiempo). Suspenda el conteo e inhale profundamente. 
Permanezca acostado durante unos minutos y estírese. Abra los ojos y 
levántese. Esto completa la práctica.

Aunque es posible practicar el yoga nidra sentado o de pie, aquí no 
se recomienda. La característica clara de esta forma de relajación es la 
rotación sistemática de la consciencia alrededor del cuerpo y esto da 
mejores resultados acoscado. Si se requiere una relajación mental rápi­
da y sólo hay disponible un asiento, por ejemplo en la cocina mientras 
que se cocina la comida o en el bus hacia la casa, entonces la mejor 
práctica es la consciencia de la respiración solamente, especialmente la 
respiración mental alternada por las dos fosas nasales (anulom vilom).

El procedimiento es similar al descrito arriba. Una vez más, man­
téngase tan quieto como le sea posible y deje que su cuerpo se afloje. 
Luego, observe rápidamente su cuerpo, buscando áreas específicas de 
tensión y trate de relajarlas. (Por ejemplo, cescá frunciendo el ceño? 
¿Tiene la nuca censa? ¿Tiene los puños apretados?) Tensione interna­
mente todos los músculos del cuerpo y luego relájelos... repítalo. Enfo­
que su atención en la respiración; observe cómo se mueve hacia aden-

Yoga Nidra

82



Prácticas

ero y hacia afuera de las fosas nasales, y mantenga su consciencia en 
esto durante unos momentos. Imagine que su respit ación entra y sale 

,’de manera alternada por las fosas nasales: inhale por la izquierda, ex­
hale por la derecha, inhale por la derecha, exhale por la izquierda, etc. 
Comience a contar de manera descendente la respiración desde 27 hasta 
l (o escoja el número que considere apropiado de acuerdo con el tiem­
po disponible). Continúe esta práctica tanto tiempo como lo desee. 
Cuando quiera terminar, suspenda el comeo y una vez más, tórnese 
consciente del cuerpo. Antes de levantarse, inhale profundamente y 
estírese completamente. Esto termina la práctica.

C o m o  p r e l u d io  d e l  s u e ñ o
En caso de insomnio o sobreexcitación de la mente, el yoga nidia pue­
de utilizarse para inducir sueño. Comience por apagar la luz y meterse 
a la cama. Adopte la posición de shavasana y descanse la cabeza en la 
almohada, aunque esta no debe ser muy alta. Permita que las manos se 
relajen en la posición más cómoda, probablemente con las palmas ha­
cia abajo. Si tiene un colchón blando, sería buena idea darle soporte 
con un3 tabla por debajo. El procedimiento es igual al de la primera 
práctica corta. Comience a escuchar los sonidos externos y luego tórnese 
consciente de los puntos de contacto entre el cuerpo y la cama. Siga 
esto con dos o tres rotaciones de la consciencia alrededor del cuerpo y 
esto normalmente lo dormirá. Si es necesario, continúe con la práctica 
de ¡a respiración alternada por las fosa¿ nasales, contando 
descendentemente desde 54 hasta 1. Si no viene el sueño, es buena 
idea hacer algún ejercido antes de ir a la cama, como caminar o 15 
minutos de surya namaskar.



Yoga N idra 2

Preparación 

Relajación (antar monna)

Resolución

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte de 
atrás, parte de enfrente, partes principales)

Consciencia cuerpo/piso

Respiración (garganta a ombligo; 54 a 1 o 27 a 1)

Sensaciones (pesadcz/üviandad, frío/calor, dolor/placer)

Espacio interior (chidakash)

Visualización parque/templo 

Espacio interior (cliidakash)

Resolución

Final

Visualizaciones alternativas
Montaña 
Cuerpo flotando 
Pozo/océano



Prácticas

P r e p a r a c ió n

Alístese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasana, la posición del 
muerto, y acomódese tanto como sea posible. Mantenga los pies un 
poco separados y deje que caigan hacia los lados; los brazos levemente 
separados de! cuerpo con las palmas de las manos hacia arriba. (Pau­
sa). Acomode su cobija, su ropa y la posición de manera que pueda 
practicar yoga nidra sin moverse y sin incomodidad física alguna. Por 
favor, cierre los ojos y manténgalos cerrados. (Pausa prolongada). La 
práctica de yoga nidra es un acto de escuchar y de sentir, estos son ios. 
únicos factores importantes. (Pausa). En el yoga nidra se funciona en el 
nivel de la consciencia y en el nivel de escuchar. En los sueños no se 
tiene control; en el yoga nidra somos el creador del sueño. (Pausa). 
Dígase mentalmente: "No me voy a dormir, solamente escucharé 13 
voz”... repítase a usted mismo: "No me voy a dormir". (Pausa). Dese 
algún tiempo para calmarse y tranquilizarse... inhale profundamente y 
mientras exhala, sienta que la tranquilidad se extiende a todo su cuer­
po. (Pausa). .Al exhalar, dígase mentalmente: "R-e-l-á-j-c-s-e"... (Pausa).

R e la j a c ió n

Tome consciencia de los sonidos distantes... tome consciencia de los 
sonidos más lejanos que pueda escuchar. (Pausa). Deje que su sentido 
de! oído opere como un radar, buscando sonidos distantes y siguiéndo­
los durante unos segundos. (Pausa). Mueva su atención de sonido a 
sonido... no trate de identificar su fuente. (Pausa). Gradualmente, trai­
ga su atención a sonidos más cercanos... sonidos fuera de este edificio... 
y sonidos dentro de este edificio. (Pausa). .Ahora desarrolle consciencia 
de esta habitación sin abrir los ojos... visualice las paredes, ci techo, el 
piso, su cuerpo acostado en el piso... vea su cuerpo acostado en ei piso. 
(Pausa). Tome consciencia de la existencia de su cuerpo físico acostado 
en el piso... completa consciencia de su cuerpo acostado en completa 
quietud. (Pausa). Su cuerpo está en el piso... desarrolle consciencia de 
todos los puntos de contacto entre su cuerpo y el piso. (Pausa). Tome 
consciencia de 1?. respiración natural... tome consciencia de la respira­
ción profunda, natural y espontánea; no se concentre, pues ello interfe­
rirá con el proceso natural. (Pausa). Continúe escuchándome, y sepa 
que está respirando.-(Pausa). La práctica de yoga nidra comienza aho-

85



ra... dígase mentalmente: “Voy a practicar yoga nidia. No me voy a 
dormir, no me voy a dormir. Voy a practicar yoga nidra”. El yoga nidra 
comienza ahora.

Resolución
Este es el momento de formular su resolución. (Pausa). Una resolución 
sencilla... sencilla. Formule su resolución claramente con sentimiento y 
consciencia tres veces. (Pausa).

Rotación de la consciencia
Rote la consciencia a través de los diferentes centros del cuerpo, tan 
rápidamente como le sea posible. La consciencia debe saltar de un 
lugar a! siguiente. Por favor, repita mentalmente el nombre de cada 
parce después de mí, y simultáneamente tome consciencia de esa par­
te. La práctica siempre comienza con la mano derecha...

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rodi­
lla, pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie derecho, el empeine, el 
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, ancebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, cintura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo, 
rodilla,-pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie izquierdo, empeine, 
dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(parte de atrás)
Hombro derecho, hombro izquierdo, omoplato derecho, el omoplato 
izquierdo... la nalga .derecha, la nalga izquierda... la columna... toda la 
parce de atrás.

(parce de enfrente)
La parte superior de la cabeza, la frente, la ceja derecha, la ceja izquier­
da, el encrecejo, el párpado derecho, el párpado izquierdo, el ojo dere­
cho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, la mejilla 
derecha, la mejilla izquierda, la nariz, punta de la nariz, fosa nasal de-

Yoga Nidra

86



Prácticas

recha fosa nasal izquierda, labio superior, labio inferior, el mentón, la 
quijada, la garganta, la clavícula derecha, la clavícula izquierda, el lado 
derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, el esternón, el ombli­
go, el abdomen, la parte inferior de! abdomen...

(partes principales)
Toda la pierna derecha... toda la pierna izquierda... ambas piernas al 
tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho... todo el brazo izquierdo... ambos 
brazos al tiempo. (Pausa). Toda la espalda; todo el frente, toda la cabe­
za.,. al mismo tiempo... piernas, brazos, espalda, frente y cabeza al 
mismo tiempo... codo el cuerpo al tiempo... todo el cuerpo... todo el 
cuerpo. (Pausa). (Repica dos rondas completas adicionales)

Consciencia cuerpo/piso
Desarrolle una consciencia homogénea de codo el cuerpo... tome cons­
ciencia del espacio que ocupa su cuerpo. Tome consciencia del cuer­
po... y del espacio que ocupa su cuerpo... cuerpo y espacio. (Pausa 
prolongada). Tome consciencia de todo el cuerpo y el piso, todo el cuerpo 
en relación con el piso... y al mismo tiempo tome consciencia de los 
puncos de contacto entre el cuerpo y el piso. (Pausa). Sienta los puntos 
de contacto entre la parce poscerior de la cabeza y el piso, los omoplatos 
y el piso... los codos y el piso... el dorso de las manos y el piso... las 
nalgas y el piso... las pantorrillas y el piso... los talones y el piso. (Pau­
sa). Consciencia de todos les puncos de contacto entre el cuerpo y el 
piso; la sensación en todos los puntos es simultánea, pareja. (Pausa). 
Continúe sintiendo estos puntos clara y distintamente; por favor, no se 
duerma, continúe. (Pausa prolongada). Lleve su consciencia a los pár­
pados.. sienta la delgada línea donde se unen el párpado superior y el 
párpado inferior... sienta el lugar donde se unen. (Pausa). Intensifique 
su consciencia entre los párpados. (Pausa). Luego los labios... centre su 
atención en la línea entre los labios. (Pausa prolongada).

Respiración
De los labios vamos a la respiración. Traiga su atención a la inhalación 
y exhalación nacural. (Pausa). Sienta la respiración moviéndose por el 
pasaje entre el ombligo y la garganta... con la.inhalación, asciende des­
de el ombligo hasta la garganta y con la exhalación desciende desde la

87



Yoga Nidra

garganta hasta el ombligo. (Pausa). Este totalmente consciente de la 
respiración, del ombligo a la garganta, de la garganta al ombligo... no 
trate de forzar la respiración, solamente tome consciencia. (Pausa). 
Mantenga su consciencia y al mismo tiempo comience a contar su res­
piración de manera descendente de la siguiente manera: “Estoy 
inhalando 54, estoy exhalando 54; estoy inhalando 53, estoy exhalando 
53; estoy inhalando 52", y así sucesivamente desde 54 hasta 1 o desde 
27 hasta I. Cuente mentalmente a medida que sigue el ascenso y el 
descenso de la respiración desde el ombligo hasta la garganta y de re­
greso. (Pausa). Completa consciencia de la respiración y del conteo. 
(Pausa). La respiración es lenta... y relajada... por favor, continúe con­
tando.

Sensaciones
(pesadez)

Desarrolle la sensación de pesadez en ei cuerpo... desarrolle la sensa­
ción de pesadez. (Pausa). Tome consciencia de la pesadez en cada una 
de las partes de su cuerpo..(Pausa). Usted se siente tan pesado, que se 
está hundiendo en el piso. (Pausa). Consciencia de la pesadez, cons­
ciencia de la pesadez. (Pausa prolongada).

(liviandad)
Desarrolle la sensación de liviandad... desarrolle la sensación de livian­
dad. (Pausa). Una sensación de liviandad en todas las partes del cuer­
po. (Pausa). Su cuerpo se siente tan liviano, que parecería estar flotan­
do lejos del piso. (Pausa). Consciencia de la liviandad. (Pausa 
prolongada).

(frío)
La experiencia de frío, desarrolle la experiencia de frío intenso en el 
cuerpo. (Pausa). Imagine que está caminando sobre el piso frío en el 
invierno... sus pies se sienten muy fríos, siente frío en todas partes. 
(Pausa). Tome consciencia del frío. (Pausa prolongada).

(calor)
Desarrolle la sensación de calor... desarrolle la experiencia de calor. 
Todo el cuerpo está caliente, todo el cuerpo está-caliente... sienta calor 
en todas panes. (Pausa). Recuerde la sensación de calor del verano cuan­
do está afuera bajo el sol, sin sombra alguna... calor en todo el cuerpo,

88



Prácticas

caior alrededor de todo el cuerpo. (Pausa). Consciencia del calor. (Pau­
sa prolongada).

(dolor)
La experiencia de dolor, concéntrese y cr2te de recordar la experiencia 
de dolor. (Pausa). Cualquier dolor que haya experimentado en su vida, 
mental o físico, recuerde la sensación de dolor. (Pausa prolongada).

(placer)
Recuerde la sensación de placer, cualquier tipo de placer, físico o men­
tal. (Pausa). Recuerde esta sensación y revívala... desarrolle la sensación 
de placer. (Pausa prolongada).

Asegúrese de estar despierto. 'Está somnoliento o amodorrado? Ase­
gúrese de que no está durmiendo. Dígase a usted mismo: "Estoy des­
pierto". (Pausa).

E s p a c io  in te r io r

Retire su mente y concéntrese en el espacio enfrente de sus ojos cerra­
dos, el espacio que llamamos ckidakash. (Pausa). Imagine ante usted un 
telón transparente a través del cual ve el espacio infinito... un espacio 
que se extiende hasta donde sus ojos pueden ver. (Pausa). Concéntrese 
en este oscuro espacio y tome consciencia de cualquier fenómeno que 
se manifieste dentro de él; cualquier cosa que vea es su estado mental 
manifestándose. (Pausa). Continúe su percepción de este espacio pero 
no se involucre, solamente practique percepción sin apego. (Pausa pro­
longada).

Visualización parque/templo
Imagínese que está en un parque temprano en la mañana. El sol no ha 
salido y el parque está desierto, excepto por su presencia. (Pausa). Es 
un hermoso parque, calmado y pacífico... camine sobre la grama es­
ponjosa... escuche los pájaros cantar y silbar a medida que saludan el 
nuevo día. (Pausa). Hay jardines de flores, rosas amarillas, rosadas, 
rojas... huela su fragancia y vea las gotas de rocío sobre sus pétalos. 
Cerca hay un lago con peces... bailarinas nadan dentro y fuera de los 
lirios de agua... mire sus graciosos movimientos. (Pausa). Camine por 
entre los árboles, hermosos árboles... árboles con hojas y sin ellas, árbo­
les frondosos y árboles imponentes. Hay un claro en medio de los árbo-

89



les... allí hay un pequeño templo con un aura de luí a su alrededor. 
(Pausa). Vaya a la puerta... adentro está fresco y hay penumbra... en las 
paredes hay retratos de grandes santos. Usted se sienta en el piso, cie­
rra los ojos y se queda quieto... hay una sensación de profunda pai y 
armonía que lo envuelve a medida que los sonidos externes se pierden 
en la distancia. (Pausa). Continúe con la consciencia de la medicación 
dentro del templo... quédese allí durante algún tiempo hasta que pre­
valezca la paz y la armonía. (Pausa prolongada).

Espacio interior
Traiga su consciencia a chidakash... traiga la consciencia al espacio oscu­
ro que ve enfrente de sus ojos ceirados. (Pausa). £n realidad, este espa­
cio solo puede visualizarse enfrente de su frente, de manera que si quiere 
explorar un poco puede desplazar su visión un poco hacia arriba...pero 
no se esfuerce demasiado. (Pausa). Observe cuidadosamente la oscuri­
dad que ve, con desapego, y no se involucre. (Pausa). Descanse'su men­
te en esta acogedora oscuridad... si se manifiesta cualquier fenómeno 
sutil como colores o formas, simplemente come nota de ello y edneinúe 
su percepción. (Pausa). Si aparecen pensamientos, deje que vengan y 
se vayan, y continúe observando el espació oscuro... continúe con.per­
cepción desapegada. (Pausa prolongada).

Resolución
Resolución, recuerde su resolución. Repita la misma resotución que for­
muló al comienzo de la práctica con las mismas palabras y la misma 
actitud- Repita su resolución claramente, con sentimiento y énfasis, tres 
veces. (Pausa).

Final
Tome consciencia de la respiración; tome consciencia de su respiración 
natural. (Pausa). Desarrolle consciencia de su existencia física. (Pausa). 
Tome consciencia de sus brazos y piernas y de su cuerpo acostado sobre 
el piso. (Pausa). Tome consciencia dé los puntos de contacto entre el 
cuerpo y el piso. (Pausa). Desarrolle consciencia de la habitación, las 
paredes, el techo... los ruidos dentro de la habitación y fuera de ella... 
extrovierta su mente, exteriorice su consciencia. (Pausa). Permanezca

Yoga Nidra

90



Pr ácueas

quieto unos pocos minutos y mantenga los ojos cerrados. Comience a 
mover el cuerpo y a estirarse... no se apresure. (Pausa) Cuando esté 
seguro de estar totalmente despierto, siéntese lentamente y abra los 
ojos. La práctica de yoga nidra ha terminado.

V isualizaciones A lternativas
(Para sustituirlas en vez de la visualizaciór. parque/templo)

Montaña
Imagine que es temprano en la mañana, todavía está oscuro y está ca­
minando a través de las colinas hacia unas montañas. Está solo. (Pau­
sa). Está caminando hacia el oriente y si mira hacia atrás puede ver una 
luna creciente en el cielo... pronto el sol se levantará sobre las monta­
ñas a lo lejos. (Pausa). Abajo en el valle se ven ¡as luces de una pequeña 
población que titilan a través de la bruma de la mañana. (Pausa). El 
camino bordea una empinada cuesta... serpentea por entre inmensas 
peñas y puentes suspendidos sobre grandes precipicios. (Pausa). Un 
espacio entre dos colinas le deja ver una montaña enorme cubierta de 
nieve... el pálido cielo tras de ella anuncia el nuevo día. (Pausa). Usted 
sube a través de la nieve, lo que produce un sonido a cada paso... en su 
camino hay un glaciar... hay sonido de rompimiento de hielo a medida 
que usted se mueve con rapidez. (Pausa). Cerca de la cima de la monta­
ña se vuelve muy frío... hay vientos alrededor de su cuerpo que tratan 
de arrebatar su ropa... sus zapatos se llenan de hielo y nieve. (Pausa). 
Llega a la cima y aparece ante usted una maravillosa escena... al orien­
te, una amplia gama de picos cubiertos de nieve y valles oscuros... hacia 
el occidente, colinas que llevan a praderas y al mar. (Pausa). Intensifi­
que su imaginación y visualice esta escena: vea el so! levantarse como 
una bola dorada al orience, distribuyendo rayos de luz dorada sobre ia 
nieve que lo enceguecen. (Pausa). Pase su vísta alrededor del cielo... 
hacia el occidente, todavía escá gris, arriba azul... en el oriente de un 
rosado suave a medida que.se acerca al sol. (Pausa). Observe la luz del 
sol sobre la cima de las montañas y deslizándose hacia abajo... profun­
dos valles emergen a medida que las sombras se retiran. (Pausa). Usted

91



Yoga. Nidra

se sienta con las piernas cruzadas y contempla este gran escenario... el 
amanecer de un nuevo día. (Pausa). Experimente esto por un rato... 
deje que su mente fluya libremente con esta experiencia. (Pausa pro­
longada).

Ei cuerpo flotante
Imagine que está en el techo., y ve abajo su cuerpo acostado ensha.vasa.na 
sobre el piso practicando yoga nidra al lado de otras personas. (Pausa). 
Ahora vea su cuerpo lentamente levantándose e ir eri puntas de pies a 
la puerta, abrirla cuidadosamente y salir, cerrándola tras de usted. 
Observe su cuerpo caminando afuera de este edificio, vea elementos 
conocidos a su alrededor... no hay sensación de esfuerzo, solo livian­
dad. (Pausa). Encuentra algunas personas conocidas... las ve pero ellas 
no pueden verlo a usted. Obsérvelas a medida que pasan a su l3do; 
quizás están conversando como de costumbre. (Pausa). D e repente en­
cuentra su cuerpo flotando sobre el mar... tome consciencia de esto... 
vea e! cielo azul-brillando abajo; en la superficie hay un barco de vapor. 
(Pausa). Su cuerpo flota como una nube... el viento sopla las nubes, 
sopla sucuerpo... manojos de nubes pasan por su cara. A bajo la luz del 
sol se refleja en nubes blancas... arriba co p o s  de nubes se escabullen en 
el cielo azul. Ahora su cuerpo es levantado p or corrientes de aire y 
llevado sobre la tierra... en el piso abajo se ven fincas, campos cuidado­
samente arreglados, densos bosques, ríos sinuosos reflejando el sol. 
(Pausa). Deténgase un momento y mírese cuidadosamente... su cuerpo 
está completamente relajado y en su cara hay una expresión de paz y 
tranquilidad. (Pausa). Vea su cuerpo repentinamente sumergido en c o ­
lor, pues pasa a través del arco iris... sienta que es lavado y purificado 
por estos colores sutiles... amarillo, verde, azul, violeta, rojo, naranja, 
dorado. Sienta que los colores penetran todo su cuerpo, nutriéndolo y 
vigorizándolo a un nivel profundo. (Pausa prolongada). Luego, lenta­
mente comience el regreso... vea su cuerpo regresando a los objetos 
fuera de este edificio... vea nuevamente los objetos conocidos. Cuida­
dosamente abra la puerta, entre y cierre la puerta. Acuéstese en el piso 
sin perturbar a los demás. (Pausa). Ahora vea su cuerpo practicando 
lentamente algunas asanas... su cuerpo descansa nuevamente en 
shavesana. (Pausa prolongada).

92



Prácticas

Pózo/ocáano
Imagínese-a usted mismo caminando por una calie desierta en un calu­
roso día; al lado de la calle hay un muro alto y en él una pequeña 
puerta. Usted pasa per esta puerta y descubre un jardín... pájaros can­
tando... hermosas flores... árboles que producen sombra. (Pausa). Us­
ted explora eljardín y llega a un pozo con mariposas danzando alrede­
dor de la parte superior; mire adentro... es muy profundo... un túnel 
cilindrico que va hacia la total oscuridad. (Pausa). Una escalera en espi­
ral se enrosca en las paredes... usted comienza a descender... en los 
muros hay piedras pulidas... mármoles amarillos y blancos, serpentinas 
verde esmeralda; mire hacia arriba y vea el círculo de luz en la pane 
superior del pozo. (Pausa). Proveniente de huecos en las paredes, usted 
oye el sonido de animales pequeños., chillidos y susurros: ahora está 
completamente rodeado de oscuridad... usted encuentra el camino por 
las paredes. (Pausa). Unos grandes ojos verdes io miran sin parpadear... 
hay aleteo y el ulular de un búho. Pasa poi una nube de insectos lumi­
nosos... completamente transparentes: está rodeado de ellos pero nin­
guno lo toca; las paredes son húmedas y mohosas... hay una luz tenue 
abajo. (Pausa). Llegue a la parte inferior, corra a través de un túnel y 
salga a una playa dorada... una playa dorada a la orilla de un océano 
infinito de paz y bienaventuranza. (Pausa). Sobre el agua hay un loto 
blanco mecido suavemente por las olas...'sobre la flor hay acostado un 
bebé, ese bebé es usted... siéntase como ese bebé, meciéndose suave­
mente en las agua de ese océano infinito. (Pausa prolongada). Conti­
núe con la experiencia de usted como un bebé, meciéndose suavemen­
te sobre el agua... experimente el sonido Om sobre el océano infinito... 
la vibración de Om. (Pausa prolongada).

93



YOGA NIDRA 3

P r e p a r a c ió n  

R ela ja c ió n  (antar mouna)

Resolución

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte 
posterior, parte frontal, partes principales)

C o n sc ie n c ia  d e  la p ie l

R e sp ir a c ió n  (a ltern ada m en ta lm en te  p or las fosas nasa les; 108  a l )  

E sp a c io  in te r io r  (chidakash)

V isu a liz a c ió n  en trece jo /O m  

E sp a c io  in te r io r  (ckidakajk)

R e so lu c ió n

F in a l

Visualizaciones alternativas .
E n trecejo /h uevo  d orad o  
P ozo /h u evo  d orad o  
S u b ien d o  a la m on tañ a  sagrada



Prácticas

Preparación
Alístese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasarw. con los pies separa- 

• dos y las palmas de las manos hacia arriba. (Pausa). Cierre sus ojos y 
rápidamente aquiétese... ahora es el momento para hacer cualquier 
arreglo; no debe haber ningún movimiento hasta e¡ final de la práctica. 
(Pausa). Durante una hora, olvídese de sus problemas y preocupacio­
nes y concéntrese en el yoga nidra... olvídese de todas sus inquietudes. 
(Pausa). Inhale profundamente... y a medida que exhala sienta que se 
r-e-l-a j-a. (Pausa).

Relajación
Tome consciencia de los sonidos exteriores... tome consciencia de los 
sonidos distantes fuera del edificio. (Pausa prolongada). Permita que su 
sentido del oído se aleje... y luego gradualmente vuélvalo a traer a este 
edificio, de regreso a esta habitación. (Pausa prolongada). Desarrolle su 
consciencia de esta habitación... de usted acostado sobre el piso... tome 
consciencia de su cuerpo acostado sobre el piso. (Pausa). Tome cons­
ciencia de su respiración... simplemente, tome consciencia de que está 
respirando... no se concentre. Consciencia de su respiración y cons­
ciencia de su cuerpo. (Pausa). Recuerde su propósito y dígase mental­
mente: "Voy a practicar yoga nidra. Permaneceré despierto hasta el 
final, no me voy a dormir". (Pausa).

Resolución
Formule su resolución. Diga su resolución mentalmente tres veces con 
completa consciencia y sentimiento. (Pausa).

Rotación de la consciencia
Rotación de la consciencia... consciencia de las diferentes partes del 
cuerpo... haciendo un viaje a través de él. Deje que su mente vaya 
libremente de una parte a otra.

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, costado derecho, cintura derecha, cadera derecha, mus-

95



Yoga Nidrc.

lo derecho, rótula, pantorrilla, tobillo, talón, toda la planta del pie de­
recho, el empeine, el dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuar­
to, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, costado izquierdo, cintura izquierda, cadera izquierda, 
muslo izquierdo, rótula, pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie iz­
quierdo, empeine, dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuar­
to, quinto...

(parte de enfrente)
.Ahora vaya a la parte superior de ¡a cabeza, la frente, la ceja derecha, la 
ceja izquierda, el entrecejo, el párpado derecho, el párpado izquierdo, 
el ojo derecho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, la 
fosa nasal derecha, la fosa nasal izquierda, la mejilla derecha, la mejilla 
izquierda, labio superior, labio inferior, el mentón, la quijada, la gar­
ganta, la clavícula derecha, la clavícula izquierda, el lado derecho del 
pecho, el lado izquierdo del pecho, el esternón, el ombligo, el abdo­
men superior, abdomen inferior, ingle derecha, ingle izquierda, muslo 
derecho, muslo izquierdo, rodilla derecha, rodilla izquierda, pantorri­
lla derecha, pantorrilla izquierda, tobillo derecho, tobillo izquierdo, 
dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...

(parte de atrás)
Ahora la parte de atrás. Planta del pie derecho, planta del pie izquier­
do, talón derecho, talón izquierdo, pantorrilla derecha, pantorrilla iz­
quierda, parte de atrás de la rodilla derecha, parte de atrás de la rodilla 
izquierda, parte de atrás del muslo derecho, parte de atrás de muslo 
izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, cadera derecha, cadera iz­
quierda, teda la columna, el omoplato derecho, el omoplato izquierdo, 
la nuca, la parte posterior de la cabeza, la parte superior de la cabeza...

(partes principales)
Las oartes principales. Toda la pierna derecha, toda la pierna izquier­
da, ambas piernas al tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho, todo el 
brazo izquierdo, ambos brazos al tiempo (Pausa). Toda la cabeza, al 
mismo tiempo; toda la espalda, al mismo tiempo; toda la parte del 
frente, al mismo tiempo; todo e! cuerpo, al mismo tiempo... todo el

96



Prácticas

cuerpo, al mismo tiempo... todo el cuerpo, al mismo tiempo. (Pausa 
Prolongada) (Repita dos rondas completas adicionales)

Consciencia de la piel
Tome consciencia de los puntos de contacto entre el cuerpo y el piso... 
concéntrese en ellos durante un corto período. (Pausa). Sienta los pun­
tos de contacto entre el cuerpo y el piso, intensamente. (Pausa prolon­
gada). Traiga su atención a las plantas de los pies; sienta la piel de las 
plantas de los pies... desde los talones hasta la punta de los dedos. 
(Pausa prolongada). Vaya a las palmas de las manos... sienta la piel de 
las palmas de las manos y los dedos. Sienta la piel y tome consciencia 
de las líneas en sus palmas y dedos, intensamente, con completa cons­
ciencia. (Pausa prolongada). Traiga su consciencia a la cara... tome 
consciencia de la piel en su cara, desarrolle su consciencia. (Pausa) 
Desarrolle su consciencia en la piel de la frente, ias mejillas y la quija­
da... tome consciencia de las líneas de su cara. Pausa. Traiga su aten­
ción a los párpados, sienta los puntos de contacto entre los párpados. 
(Pausa). Ahora los labios...-sienta los puntos donde se unen ios labios, 
intensamente, con sentimiento. (Pausa prolongada).

R e s p i r a c i ó n

Traiga su atención a la respiración natural... tome consciencia de que 
está respirando silenciosa y lentamente. (Pausa). Tome consciencia de 
su respiración, nada más. (Pausa). Concéntrese ahora en el flujo de la 
respiración entre el ombligo y la garganta... sienta ¡a respiración mo­
viéndose por este pasaje. (Pausa). A media que inhala, el aire asciende 
desde el ombligo hasta la garganta, y cuando exhala, desciende desde 
la garganta hasta el ombligo... tome consciencia de esto. (Pausa prolon­
gada). Ahora tome consciencia de la respiración a través ele las fosas 
nasales, la respiración natural fluyendo a través de ambas fosas y en­
contrándose en la parte superior para formar un triángulo. (Pausa). 
Piense en las respiraciones como si comenzaran separadamente a dis­
tancia, acercándose... y uniéndose en el entrecejo. (Pausa prolongada). 
Ahora comience a practicar ruvii shodhan mentalmente... consciencia 
mental de la respiración a través de las fosas nasales alternadamente, 
contando de manera descendente desde 108 hasta 1 de la siguiente

97



Ybsa Nidrao

manera: IOS inhalo por la fosa nasal izquierda, 108 exhalo por la fosa 
nasal derecha; L07 inhalo por la fosa nasal izquierda, 107 exhalo por la 
fosa nasal derecha... y así sucesivamente. (Pausa prolongada). Recuer­
de que si comete algún error, debe regresar a 108 y comenzar de nuevo. 
(Pausa prolongada). Completa consciencia de la respiración mental al- 
rernada y del conteo. (Pausa prolongada). No cometa errores y no se 
duerma. (Pausa prolongada). Continúe contando con completa cons­
ciencia. (Pausa prolongada). Continúe de 5 a 10 minutos. (Pausa).

Espacio in terior
Tome consciencia de chidakash, el espacio interior que ve detrás de su 
frente. (Pausa). Desarrolle su consciencia de este espacio... un espacio 
infinito que'se extiende hasta donde usted puede ver... tan bajo, can 
alto y tan ancho como usted puede ver. (Pausa). Tome consciencia de 
este espacio. (Pausa prolongada). Esté totalmente consciente pero no 
se involucre... obsérvelo como si estuviera mirando una película... lo 
que ve es proyección de su subconsciente. (Pausa). Si ve patrones, estos 
son simplemente la manera como su mente se manifiesta... mantenga 
su consciencia... continúe. (Pausa prolongada).

Visualización entrecejo/Om
Traiga su atención al entrecejo... enfoque su acendón en el entrecejo. 
(Pausa). Imagine en el entrecejo que está sentado en posición de medi­
tación, cantando el manera Om en sincronización con la respiración... 
está sentado en flor de loto o en una posición cómoda. (Pausa prolon­
gada). Consciencia en el entrecejo de estar sentado cantando Om en 
concordancia con la respiración... continúe. (Pausa). Visualice círculos 
de Om creciendo desde el entrecejo a medida que continúa la práctica. 
(Pausa prolongada). Ahora traiga su atención de regreso solamente al 
encrecejo... suspenda la visualización de usted mismo practicando me­
ditación... prepárese para regresar a chidakash. (Pausa).

Espacio interior
Vuelva a traer su consciencia a chidakash, regrese nuevamente a ese es­
pacio interior... el espacio que ve detrás de su frente. (Pausa). Observe 
este espacio cuidadosamente por si aparecen patrones o colores... no

98



Prácticas

debe haber ningún esfuerzo, simplemente consciencia de que está ob­
servando. (Pausa prolongada). Completa consciencia de observar sin 
involucrarse. (Pausa prolongada). Continúe observando este espacio y 
tome consciencia de cualquier imagen o pensamiento espontáneo que 
aparezca... trate de tomar consciencia de esto. (Pausa prolongada).

Resolución
Tome consciencia de !a resolución, recuerde la resolución que formuló 
al comienzo de la práctica... ahora repítala. (Pausa). Formule su resolu­
ción tres veces con las mismas palabras y con la misma actitud, senti­
miento y énfasis. (Pausa).

Final
Tome consciencia de su respiración... tome consciencia de la respira­
ción natural... tome consciencia de la respiración a través de las fosas 
nasales. (Pausa). Desarrolle total consciencia de la respiración en las 
fosas nasales y continúe. (Pausa prolongada). Consciencia mental de la 
respiración alternada... practique esto durante algún LÍempo. (Pausa 
prolongada). Extienda la consciencia de la respiración a rodas las par­
tes del cuerpo... a medida que inhala, sienta que la fuerza de vida permea 
todo su cuerpo. (Pausa prolongada). Inhale lenta y profundamente y 
tome consciencia de su cuerpo relajado; tome consciencia de su exis­
tencia física. (Pausa). Desarrolle consciencia de sus alrededores., el piso 
en el que está acostado, la habitación donde se encuentra... exteriorice 
su atención. (Pausa prolongada). Comience a moverse preparándose 
para sentarse... no se apresure, no hay afán. (Pausa). Siéntese lenta­
mente y abra los ojos. La práctica de yoga nidra ha terminado.

V isualizaciones A lternativas
(Para sustituirse en lugar de entrecejo/Om) 

Entrecejo/huevo dorado
Traiga su atención al entrecejo... enfoque su atención en el entrecejo. 
(Pausa). Ahora come consciencia de una puerta dorada... tome cons-

99



Yoga Nidra

ciencia de una puerca grande sólida, dorada. (Pausa). Trate de abrirla. 
(Pausa prolongada). Ahora usted está al otro lado de la puerta, a la 
entrada de una cueva oscura... visualice la cueva oscura. (Pausa). En lo 
profundo de esta cueva, usted puede ver una llama encendida... vaya 
hacia esa luz... vea qué puede encontrar. (Pausa). Dentro de esa luz hay 
un pequeño huevo dorado, muy brillante... un pequeño hueve dorado, 
pequeño como una semilla de mostaza... muy pequeño, muy brillante. 
(Pausa). Intensifique su visualización y vea el huevo dorado dentro de 
esa llama... estos son los símbolos de usted mismo... su ser superior y su 
ser inferior. (Pausa prolongada). Deje la llama y el huevo dorado y pase 
a través de la puerta dorada... traiga su consciencia de regreso al entre­
cejo. (Pausa) Una vez más, tome consciencia del entrecejo (Pausa).

Pozo/huevo dorado
Imagínese a usted mismo caminando por un campo de pasto verde y 
dorado... el sol está brillando... una brisa fresca llena el aire... los pája­
ros escán cantando dulcemente desde ios árboles. (Pausa). Usted llega a 
un pozo en un campo de flores... hay una agradable fragancia en el aire 
y las mariposas juegan entre ellas a “segnir al líder". (Pausa). Visualícese 
descendiendo por el pozo... encuentre cualquier medio para hacerlo. 
(Pausa). La parte inferior del pozo es oscura, pero a través de un túnel 
se ve una luz. Entre en el túnel... éste desciende por una loma alrede­
dor de una esquina, asciende otra loma y luego regresa sobre sí mismo. 
Usted llega a una cueva grande... hay una llama... vaya a esa luz e ins­
pecciónela más de cerca. (Pausa). Dentro de esa luz hay un huevo dora­
do... mu;', muy pequeño, brillante; de ese huevo dorado salen tres ra­
yos de luz hacia usred, uno hacia el ojo izquierdo, uno hacia el ojo 
derecho y el otro hacia el entrecejo. Mire fijamente el huevo dorado y 
tome consciencia de estos rayos de luz. (Pausa prolongada). Ahora olví­
dese del huevo dorado y regrese a la cueva... suba rápidamente por el 
pozo... y salga al campo de pasto dorado, Una vez más, sient2 el calor 
del sol y la brisa fresca soplando sobre su cara. (Pausa).

S u b i e n d o  la  m o n t a ñ a  s a g r a d a

Véase iniciando un viaje para subir a la montaña sagrada. Usted sabe 
que subir va a ser difícil y largo... pero se siente seguro de que va a

100



Prácticas

alcanzar la cima. (Pausa). Cuando sale de su ciudad conoce a su guía... 
una persona que nunca antes había conocido... pero usted sabe que es 
calificado y experimentado. (Pausa). Le cuesta trabajo determinar su 
carácter, pues no es muy hablador... pero usted quiere hacer el viaje y 
entonces lo sigue. (Pausa). El camino por donde va pasa a través de un 
gran bosque... bajo un gran número de árboles y cruzando varios 
riachuelos. (Pausa). Llega a un enorme lago... de color azul tranquili­
zante, claro y fresco... se detiene. Ve al guía tomar agua y descansar un 
rato. (Pausa). Después de continuar el viaje, una ve2 más comienza a 
sentir alguna frustración y a desconfiar del guía... el bosque se vuelve 
tan denso, que usted no puede ver a lo lejos en ninguna dirección... la 
montaña sagrada no aparece por ningún lado y se siente lejos de su 
hogar. (Pausa). Sin embargo,, después de un rato comienza a ascender y 
el bosque se vuelve menos denso... mir2 hacia atrás en la dirección de 
donde venía... ve el bosque y los techos de las casas de su ciudad. Ver su 
ciudad y el cansancio de su cuerpo hacen que sienta que el viaje qutzás 
sea inútil... y desea regresar a las comodidades de la casa y los amigos 
que dejó atrás... pero el guía insiste en que continúe... y así lo hace. 
(Pausa). El ascenso se vuelve más empinado y usted se siente cansado... 
pero el guía continúa a paso firme..AJgunas veces siente molestia por su 
paso implacable, pero otras veces siente gratitud por su experiencia en 
superar el terreno más difícil y evitar lugares que hubieran sido impo­
sibles d? subir. (Pausa). La vegetación se vuelve menos densa... el piso 
es montañoso y escarpado. Todos los pensamientos del hogar y del 
pasado se han ido, pues necesita concentrarse completamente en la 
subida y en seguir el paso del guía. (Pausa prolongada). Sobrecogido 
por la fatiga, colapsa sobre el piso y descansa. Se siente exhausto y 
vencido y no le importa si el guía lo espera o no... todo el viaje parece 
sin sentido. (Pausa). El guía se acerca, le da la mano y comienza a cami­
nar de nuevo... con cada paso, él repite las palabras "lo haré"... usted se 
da cuenta de que va al paso de él v que ei sonido de las palabras “lo 
haré” hace eco a través de todo su cuerpo y mente, dándole gran forta­
leza y energía. (Pausa). El guía suelta su mano, pero las palabras conti­
núan resonando en su mente a medida que lo sigue hacia arriba. (Pau­
sa). Al acercarse a la cima de la montaña sagrada, el ascenso es aún más 
difícil... y el guía está lejos; usted camina con dificultad, solo, y final-

101



Yoga Nidra

mente llega a la cima donde el guía lo espera. (Pausa). Viendo el pano­
rama espectacular, dene una sensación de regocijo en todo su cuerpo y 
mente. (Pausa). El guía le sonríe significativamente., usted le está agra­
decido por su fortaleza durante la subida. Está exaltado por lo que lo 
rodea, sobrecogido por una sensación que nunca antes había sentido. 
(Pausa). Estando absorto en este regocijo, el guía le dice: “sígame”... y 
salta de la cima y desaparece en el espacio... sin pensamiento alguno, 
usted lo sigue. (Pausa prolongada).

102



Yoga N idra  4

Preparación
Relajación (Om/respiración)
Resolución
Rotación de la consciencia
(lado derecho, lado izquierdo, lado derecho al revés, lado izquier­
do al revés, coda la espalda; hacia abajo, coda la espalda hacia 
arriba, la parte frontal hacia abajo, la parte frontal hacia arriba, 
partes principales)
Consciencia cuerpo/espejo
Respiración (mental y alternada por. las fosas'nasales, contando de ■ 
54 a 1)

Sensaciones (pesadez/liviandad, dolor/placer)
Espacio interior (océano, pozo, pensamiento esponcár.eo)
Visualización de asanas
Movimiento del tiempo
Visualización rápida de imágenes
V isualización  océano/DOsque

Visualización huevo dorado
Resolución
Final
Secuencia alternativa de visualización 

Centros síquicos (localización)
Símbolos síquicos



Yoga Nidra

Preparación
Por favor, alístese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasana, estire su 
cuerpo, los pies separados, las palmas de las manos hacia arriba y los 
ojos cerrados. (Pausa). Haga los ajustes necesarios para quedar lo más 
cómodo posible; no debe haber movimiento ni consciente ni incons­
ciente. (Pausa). Recuerde que va a practicar yoga nidra, sueño síquico, 
y que lo único aue debe hacer es mantener la consciencia del oído y de 
la sensación. '(Pausa). El cuerpo duerme pero la mente se mantiene 
despierta... usted debe permanecer alerta de manera que no se duer­
ma. Dígase mentalmente: "No me voy a dormir, permaneceré despier­
to". (Pausa). Inhale profundamente y al exhalar, sienta la frescura y la 
tranquilidad esparciéndose por todo el cuerpo... mientras exhala, sien­
ta que sus preocupaciones salen, se alejan. (Pausa prolongada).

Relajación
Tome consciencia del cuerpo y relájese completamente; aquiétese y tran­
quilícese físicamente. (Pausa). Sienta que sus piernas están relajadas, 
así como su tronco, la cabeza, los brazos y las manos. (Pausa). Desarro­
lle consciencia del cuerpo físico desde la parte superior de la cabeza 
hasta las puntas de Jos dedos; diga mentalmente O-o-o-m-m-m. (Pau­
sa). Completa consciencia de todo el cuerpo, y dígase nuevamente O-o- 
o-m-m-m. (Pausa); otra vez. mentalmente, 0-o-o-m-rn-m. (Pausa). Re­
laje todo el cuerpo mentalmente; relájese mentalmente... relájese 
respirando mentalmente y tomando consciencia de la respiración entre 
el ombligo y la garganta. (Pausa). Consciencia de la respiración natu­
ral... no la fuerce. (Pausa). Respiración ombligo-garganta; continúe con 
esta consciencia y lentamente; sienta cómo se está relajando más y más. 
(Pausa prolongada). Ahora, olvídese de la respiración y tome conscien­
cia de que va a practicar yoga nidra. La práctica de yoga nidra comien­
za ahora.

Resolución
Ahora es el momento de formular su resolución. (Pausa). Sea consisten­
te, plante la resolución en un lugar y no la cambie. La resolución dará 
fruto si la tierra en que se planta es la adecuada. (Pausa). Repita su 
resolución tres veces con sentimiento y consciencia. (Pausa).

104



Práclv.as

R o t a c i ó n  d e  l a  c o n s c i e n c i a

Consciencia de las partes del cuerpo... la consciencia debe moverse 
alrededor del cuerpo'y mantenerse en movimiento. (Pausa). A medida 
que se mueve se convierte enprana, la energía vital, en la forma de una 
corriente de energía. No se concentre en ninguna parte, deje que su 
mente se mueva libremente de una parte a otra. (Pausa).

(iado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rótula, 
pantorrilla, tobillo, talón, toda la planta del pie derecho, el empeine, el 
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, cintura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo, 
rócula, pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie izquierdo, empeine, 
dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(lado derecho al revés)
Vaya a los dedos del pie derecho y comience desde abajo. Dedo gordo 
derecho, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, empeine, planta, ta­
lón. tobillo, pantorrilla, rótula, muslo, cadera, cintura, costado, axila, 
hombro, brazo, codo, antebrazo, muñeca, dorso de la mano, palma de 
la mano, pulgar derecho, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(lado izquierdo al revés) 
Vaya a los dedos del pie izquierdo. Dedo gordo izquierdo, segundo dedo, 
tercero, cuarto, quinto, empeine, planta, talón, tobillo, pantorrilla, ró­
tula, muslo, cadera, cintura, costado, axila, hombro, brazo, codo, ante­
brazo, muñeca, dorso de la mano, palma de la mano, pulgar izquierdo, 
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(toda la espalda hacia abajo) 
Vaya a la parte posterior del cuerpo. Parte posterior de la cabeza, don­
de toca el piso. Parte posterior de la cabeza, omoplato derecho, omoplato 
izquierdo, toda la columna, cadera derecha, cadera izquierda, nalga 
derecha, nalga izquierda, parte de atrás del muslo derecho, parte de 
atrás del muslo izquierdo, parte posterior de la rodilla derecha, parte

105



Yoga Hidra

posterior de la rodilla izquierda, pantorrilla derecha, pantorrilla izquier­
da, parte posterior del tobillo derecho, parte posterior del tobillo iz­
quierdo, talón derecho, talón izquierdo...

(toda la espalda hacia arriba) 
Tobillo derecho, tobillo izquierdo, pantorrilla derecha, pantorrilla iz­
quierda, parte posterior de la rótula derecha, parte posterior de la 
rótula izquierda, parte posterior del muslo derecho, parte posterior del 
muslo izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, cadera derecha, cade­
ra izquierda, toda la columna, omoplato derecho, omoplato izquierdo, 
parte posterior de la cabeza...

(toda la parte de enfrente hacia abajo) 
Diríjase a la parte de enfrente, vaya a la parte superior de la cabeza. 
Parte superior de la cabeza, frente, ceja derecha, ceja izquierda, entre­
cejo, párpado derecho, párpado izquierdo, ojo derecho, ojo izquierdo, 
oreja derecha, oreja izquierda, fosa nasal derecha, fosa nasal izquierda, 
mejilla derecha, mejilla izquierda, labio superior, labio inferior, men­
tón, quijada, garganta, clavícula derecha, clavícula izquierda, lado de­
recho del pecho, lado izquierdo del pecho, esternón, ombligo, parte 
superior del abdomen, parte inferior del abdomen, ingle derecha, in­
gle izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo, rodilla'derecha, rodilla 
izquierda, dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...

(toda la parte de enfrente hacia arriba) 
Dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo, rodilla derecha, rodilla 
izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo, ingle derecha, ingle izquier­
da, parte inferior del abdomen, parte superior del abdomen, ombligo, 
lado derecho del pecho, lado izquierdo del pecho, esternón, clavícula 
derecha, clavícula izquierda, garganta, mentón, quijada, labio inferior, 
labio superior, mejilla derecha, mejilla izquierda, fosa nasal derecha, 
fosa nasal izquierda, oreja derecha, oreja izquierda, ojo derecho, ojo 
izquierdo, párpado derecho, párpado izquierdo, ceja, derecha, ceja iz­
quierda, entrecejo, frente, parte superior de la cabeza...

(partes principales)
Ahora las partes principales del cuerpo. Toda la pierna derecha, toda 
la pierna izquierda, ambas piernas al tiempo. Todo el brazo derecho, 
todo el brazo izquierdo, ambos brazos al mismo tiempo; toda la espal­
da al mismo tiempo; toda la parte de enfrente al mismo tiempo; roda



Prácticas

la cabeza a! mismo tiempo; todo el cuerpo, todo el cuerpo. Visualice 
todo el cuerpo. (Pausa), intensifique su percepción... todo el cuerpo, 
todo el cuerpo, todo el cuerpo. (Pausa prolongada).

C o n s c i e n c i a  c u e r p o / e s p e j c

Tome consciencia de los puntos de contacto entre su cuerpo y el piso. 
(Pausa). Sienta los puntos de contacto entre el cuerpo y el piso... puntos 
agudos de contacto... cuerpo y piso. (Pausa). Sienta que el piso lo está 
abrigando en su seno, como un bebé en brazos. (Pausa prolongada). 
Ahora concéntrese en su cuerpo como si lo estuviera viendo desde afue­
ra; mire su cuerpo como un objeto. (Pausa). Vea su cabeza, su ropa, 
todo su cuerpo desde la cabeza hasta los pies, acostado en la posición 
de un muerto sobre el piso en esca habitación. (Pausa). Vea su cuerpo 
como un objeto, un reflejo en un espejo imaginario. (Pausa). Usted está 
mirando su propio reflejo en un espejo y se ve acostado sobre el piso... 
sus pies, piernas, abdomen, pecho, brazos, manos, ropa, nariz, ojos 
cerrados, frente, pelo... todo reflejado en ese espejo. (Pausa). Cons­
ciencia de su cuerpo como un objeto. (Pausa). Asegúrese de no estar 
dormido. (Pausa prolongada).

R e s p i r a c i ó n

Traiga su atención a la respiración natural, la respiración silenciosa... 
tome consciencia de la respiración a través de las fosas nasales. (Pausa). 
La respiración natural fluye a través de las dos fosas... y se encuentra en 
la parte superior de la nariz para formar un triángulo. (Pausa). La res­
piración espontánea entra a través de los orificios nasales... se mueve 
hacia arriba y se une para formar un triángulo con su vértice en el 
entrecejo. (Pausa). Sea consciente de la respiiación pasando a través de 
las dos fosas... tome consciencia de ambas respiraciones, separada... y 
simultáneamente. (Pausa). Piense en las respiraciones como si comen­
zaran separadamente desde la distancia, acercándose... y uniéndose en 
el entrecejo. (Pausa). .Ahora come consciencia de cada respiración y tra­
te de decerminar su cemperarura... muévase hacia arriba y hacía abajo 
y compare las temperaturas. (Pausa). En el yoga decimos que la respira­
ción por la fosa nasal izquierda es ida, la luna y por la derecha espir.gala, 
el sol. (Pausa). Ida, la respiración por la fosa nasal izquierda, es más

107



Yoga Midra

fría; píngala, la respiración por la fosa nasal derecha, es tibia. (Pausa). 
Continué su percepción de la respiración, pero imagine que ahora está 
respirando alternadamente por las fosas nasales... inhalando por una 
fosa nasal y exhalando por la otra... hacia arriba y hacia abajo por los 
lados del triángulo y nuevamente de regreso. (Pausa). Mantenga la cons­
ciencia y comience a contar la respiración con total atención: inhale por 
la izquierda'54, exhale por la derecha 54; inhale por la derecha 53, 
exhale por la izquierda 53, y así sucesivamente... continúe hasta cero. 
(Pausa prolongada). Completa consciencia del corneo y de la respira­
ción; si comete un error o llega a cero, comience de nuevo desde 54. 
(Pausa prolongada). Suspenda el conreo y permanezca consciente sola­
mente de la respiración... inhalando equilibradamente a través de las 
dos fosas nasales, exhalando equilibradamente a través de las dos fosas 
nasales; total consciencia, no se duerma... por favor, no se duerma. 
(Pausa prolongada).

S e n s a c i o n e s

(pesadez)
Pesadez; despierte la experiencia de pesadez en todo el cuerpo. (Pau­
sa). Tome consciencia de !a pesadez, en tocas las partes del cuerpo a 
medida que se nombran: dedos de los pies, talones, tobillos, pantorri­
llas, rodillas, musios, nalgas, espalda, abdomen, pecho, hombros, bra­
zos, palmas, cabeza, párpados, todo el cuerpo... todo el cuerpo, pesa­
do-. todo el cuerpo, pesado... pesado. (Pausa). Experimente esta 
sensación de pesadez en todo el cuerpo. (Pausa).

(liviandad)
Liviandad; manifieste la experiencia de liviandad en todo el cuerpo. 
(Pausa). Manifieste la sensación de liviandad desde la parte superior... 
de la parte superior de la cabeza, toda la cabeza, los hombros, las pal­
mas, la espalda, el pecho, el abdomen, los muslos, las rodillas, las pan­
torrillas, los talones, las plantas de los pies, los dedos de los pies. Mani­
fieste la experiencia de liviandad en todo el cuerpo desde la parte 
superior hasta los dedos de Ies pies. (Pausa). La liviandad del cuerpo 
puede desarrollarse mediante la sensación de contacto entre el cuerpo 
y el piso... punto por punto, como un todo, el encuentro deloda la 
superficie del cuerpo y el piso. (Pausa). Tome consciencia de esta área

108



Prácticas

de encuentro y gradualmente experimente 13 liviandad. (Pausa). Sienta 
que está flotando hasta el techo, flotando hacia arriba y hacia abajo. 
(Pausa). Continúe esta experiencia hasta que se manifieste la livian­
dad... continúe. (Pausa).

(dolor)
Dolor; recuerde la experiencia de dolor, cualquier tipo de dolor que 
haya experimentado en su vida... dolor de cabeza, dolor de estómago, 
cualquier dolor físico o mental. (Pausa). Todo el mundo ha experimen­
tado dolor en algún momento de su vida... recuerde ese dolor, sienta 
ese dolor. (Pausa). Trate de hacer esa experiencia de dolor can clara 
como le sea posible... profundice su percepción y sienta ese dolor in­
tensamente... agudamente. (Pausa). Continúe siendo consciente de la 
experiencia de dolor. (Pausa).

(placer)
Placer; trate de experimentar la sensación de placer, cualquier placer. 
(Pausa). Tome consciencia y recuerde la sensación de placer... este pue­
de estar relacionado con su sentido del tacto, olfato, gusto, oído o vis­
ta... cualquier tipo de placer mental. (Pausa). Recuerde ese placer y 
trate de desarrollarlo en una experiencia estática intensa. (Pausa pro­
longada).

Espacio interior
Piense en un océano... piense en un océano azul oscuro y tome cons­
ciencia de las olas. (Pausa). Ese océano está dentro del espacio interior, 
chidakaslv, las olas en movimiento representan el sueño... el estado in­
consciente de su mente manifestándose. (Pausa). Tome consciencia del 
sueño y trate de visualizar este estado de inconsciencia dentro de usted, 
como olas de un océano. (Pausa). Arriba hay un hermoso cielo azul y 
abajo, un vasto océano con infinitas olas... el proceso del inconsciente 
manifestándose. (Pausa prolongada).

(pozo)
Imagine un pozo, imagine un pozo y que usted está mirando dentro de 
él. El pozo es oscuro y profundo... un túnel cilindrico hacia las’profun- 
didades de la tierra. (Pausa). Hay un balde en una cadena; usted lo baja 
dentro del pozo... y se mueve hacia una oscuridad abismal... usted pue­
de sentirlo en la cadena, en las profundidades... pero no puede verlo.

109



Yoga Nidra

(Pausa). Ahora hale el balde hacia arriba, afuera de la oscuridad y hacia 
la luz... vuelva a bajar el balde, pero esta vez si lo desea, puede meterse 
en el balde y yo lo bajo y lo subo, perfectamente seguro. (Pausa). Ahora 
el balde está descendiendo, está descendiendo lentamente desde la luz 
hacia la oscuridad... una oscuridad desconocida que todo lo permea. 
(Pausa). Total oscuridad y vacío alrededor... tan oscuro, que usted mis­
mo no puede verse pero sabe y siente que está ahí. (Pausa). Desciende 
un poco más, con completa consciencia de que usted es. (Pausa). Ahora 
lo estoy subiendo, ascendiendo a través de la oscuridad... y hacia la luz 
tenue... de la luz tenue a la luz del día y afuera del pozo. (Pausa).

(pensamiento espontáneo) 
Pregúntese a usted mismo: "¿Qué estoy pensando?”... no "piense” 

pero lome consciencia del proceso espontáneo de pensamiento... vuél­
vase un testigo, no reprima pensamiento alguno. (Pausa). Por favor, sea 
testigo de sus pensamientos y pregúntese una y otra vez: "¿Qué estoy 
pensando?” (Pausa). AJ mismo tiempo, mantenga total consciencia de 
cualquier pensamiento que está pasando a través del esquema visible 
de su consciencia. (Pausa prolongada).

Visualización de asan as
Ahora tome consciencia de usted mismo como si estuviera haciendo 
asanas, posturas yóguicas. Trate de visualizarse desde afuera realizando 
posturas, sólo con percepción síquica... no mueva el cuerpo. (Pausa).

Practique mentalmente suiya namaskar, el saludo al sol. Véase reali­
zando cada una de las posturas: 1, 2, 3, hasta 12. (Pausa). Ahora está 
acostado... visualícese enshavasana, la postura del cadáver... deshavasana 
se mueve asarvangasana, la postura de parado en los hombros; halasana, 
el arado y su contrapostura, malsyasana, el pescado; ahora, 
pasckimolianasana, la flexión hacia adelante; bhujangasana, la cobra... y 
volteándose, padmasana, el loto y luego, sirshasana, la postura de parado 
en la cabeza. Asegúrese de que no está durmiendo. (Pausa prolongada).

Movimiento en el tiempo
Ahora va a viajar al pasado, de la misma manera como ha viajado del 
pasado al presente... repasando los pasos de su memoria y consciencia 
hacia atrás desde el presente. (Pausa). El .pasado es parte del tiempo y

110



Práctica.i

el tiempo es parce de su mente. Normalmente nos movemos hada ade­
lante en el tiempo... ahora trace de caminar hacia atrás. Recordando el 
pasado vamos a lo más recóndito de la consciencia. (Pausa).

Trace de recordar lo que sucedió desde este momento hasta el mo­
mento en que se levantó esca mañana... regrese en el tiempo como si 
estuviera mirando una película en reversa, o si no una película, una 
serie de diapositivas. (Pausa). Recuerde hacia atrás al comienzo del yoga 
nidra, luego recuerde lo que estaba haciendo media hora antes de él. 
(Pausa). Recuerde los objetos importantes y las sensaciones en esc mo­
mento y luego retroceda media hora más o una hora, hasta el momento 
en que se despertó. (Pausa prolongada). Paso a paso, con completa 
consciencia, visualice y recuerde lo que estaba haciendo, pensando, sin­
tiendo. (Pausa). Al terminar, craiga su mente directamente de regreso al 
presente. (Pausa prolongada).

Visualización rápida de imágenes
Traiga su consciencia al presente y asegúrese de no estar dormido; por 
favor, no se duerma. Yo voy a nombrar unos objetos y usted debe tratar 
de visualizarlos en los niveles de sensación, percepción, emoción e ima­
ginación, de la mejor manera posible. (Pausa). Usted debe ir tan rápido 
como yo vaya... moviendo su mente de imagen en imagen; no pierda 
tiempo concentrándose en imagen alguna... continúe moviéndose.

Un shiva lingam... un Cristo de pie... una vela que titila... un sauce 
llorón... una palma alta... un carro moviéndose en la calle... un cadáver 
quemándose sobre una hoguera... nubes de colores juntándose... nubes 
; manilas... nubes azules... una noche estrellada... una luna llena... un 
perro de pie... un gato reposando... un elefante moviéndose... un caba­
llo compitiendo... un amanecer... un atardecer... un océano con olas... 
un shiva lingarn... un Crisco de pie... un gran lago con agua cristalina... 
un loto azul... un loto blanco... un loto rasado... una telaraña dorada... 
un banco.de arena de un ancho río... un barco navegando en el agua... 
vea las ondas... un cadáver quemándose sobre una hoguera... esquele­
tos humanos... usted mismo acostado sin ropa... completamente des­
nudo... un cordón dorado que se extiende desde su ombligo hasta el 
cielo... una cruz sobre una iglesia... dentro de la iglesia, un sacerdote 
orando... un feligrés arrodillado... humo de una chimenea elevándose



Yoga Nidra

sobre una vieja casa... un invierno frío... una chimenea en la casa... el 
amanecer... la campana de un templo repicando... un monje con cabe­
za rapada... un yogui sentado en meditación profunda... Buda en repo­
so... Cristo mostrando compasión. (Pausa).

Visuaiización océano/templo
Intensifique su percepción... intensifique su percepción'/vaya a un océa­
no infinito, tranquilo y silencioso... y trate de descubrir allí un sonido. 
(Pausa). Hay un sonido, un océano infinito, selvas verde oscuro en ¡a 
orilla, serpientes, leones y cabras viviendo en amistad. (Pausa). Desde 
la orilla, un sendero lleva a una cabaña alejada en la jungla... y un yogui 
está sentado afuera en posición de flor de loto. (Pausa). Hay una fogata 
y olor a incienso, la fragancia de flores, y una atmósfera de tranquili­
dad. (Pausa). Alrededor puede escucharse el sonido de Om, el canto de 
Om sobre el océano infinito. {Pausa prolongada).

Visuaiización del huevo dorado
Vuélvase testigo de su percepción... no del cuerpo, no de los sentidos, 
no de la mente, sólo testigo de las diferentes percepciones. (Pausa). 
Tome consciencia de que se está observando a usted mismo. (Pausa). 
Mire hacia adentro y trate de ser consciente de quién está mirando, 
quién está consciente de lo que usted ha estado haciendo hasta ahora. 
(Pausa). Vaya a chidckcsñ... vaya a ¡a cueva de chidakash. Dentro de esa 
cueva hay una luz ñamante... encuentre esa luz. (Pausa). Encuentre esa 
luz y encuentre un huevo dorado en el centro de esa luz... un pequeño 
huevo dorado, muy brillante, con luz alrededor. (Pausa prolongada).

Resolución
Resolución, resolución, resolución... ahora debe recordar su resolución 
y repetirla tres veces. (Pausa). Con el máximo de sentimiento y percep­
ción, tres veces, (rausa).

Final
Ahora relaje todos sus esfuerzos y traiga su atención a la respiración 
natural... la respiración narurai que fluye hacia adentro y hacia afuera 
de las fosas nasales. (Pausa prolongada). Mantenga su percepción de la

112



Prácticas

respiración y al mismo tiempo desarrolle su percepción de la relajación 
física. (Pausa). Consciencia de su relajación y consciencia de su existen­
cia física... tome consciencia de la existencia física de su cuerpo. (Pausa 
prolongada). Desarrolle consciencia de su cuerpo... visualice su cuerpo 
acostado en el piso. (Pausa). Exteriorice su mente y visualice el cuarto 
que lo rodea... deje que su mente se exteriorice completamente... no 
abra los ojos. (Pausa). Usted está practicando yoga nidra, tome cons­
ciencia de este hecho. (Pausa). Permanezca acostado hasta que su aten­
ción se exteriorice completamente. Comience a moverse... mueva su 
cuerpo y estírese., tómese su tiempo, no hay afán. (Pausa). Cuando esté 
seguro de que está completamente despierto, siéntese lentamente y 
abra los ojos. La práctica de yoga nidra ha terminado.

Hari Om Tat Sat.

Visualizaciones A lternativas

La siguiente secuencia de visualizaciones puede sustituir ¡as 
visualizaciones de “imágenes rápidas" hasta "el huevo dorado” y com­
pletarse con la "resolución" y el "finar que se describen arriba.

Centros síquicos
Visualización de los chakras en el cuerpo físico, comenzando desde !a 
parte inferior y progresando h2cia arriba. Primero esiímoolad.har chakra, 
localizado en el perineo en los hombres, entre el ano y les genitales, y 
en las mujeres en la cerviz. Tome consciencia del centro síquicomooladhar. 
(Pausa). El segundo chakra se llama swadhisthan y está localizado en la 
base de la columna vertebral, en el coxis. Tome consciencia de 
swadhisthan. (Pausa). El tercer chakra esmanipur, localizado en la colum­
na vertebral al nivel del ombligo. Tome consciencia demanipur, directa 
o indirectamente, respirando hacia adelante y hacia atrás en una línea 
directa. (Pausa). El cuarto chakra es anahat, localizado en la columna 
vertebral directamente detrás del corazón y el esternón. Tome cons­
ciencia de anahat, directa o indirectamente, respirando hacia adelante 
y hacia atrás en una línea directa desde el corazón. El quinto esvishuddhi

113



Yoga Nidra

y está localizado en la nuca. Tome consciencia de vishuddhi. (Pausa). El 
sexto chakra es ajna, situado detrás del cerebro en la parte superior de 
¡a columna... en el mismo lugar de la glándula pineal. Concéntrese en 
ajna, directa o indirectamente, respirando hacia adelante y hacia atrás 
en una línea directa desde el entrecejo. (Pausa). Bindu es el séptimo y 
está localizado en la parte superior y posterior de la cabeza, donde los 
hindúes se dejan crecer un mechón de pelo. Tome consciencia debindu. 
(Pausa). Y por úitimo está sahasrar chakra, localizado en la-coronilla de 
la cabeza. Tome consciencia de sahasrar. (Pausa prolongada).

Ahora una segunda rotación, pero más rápido. A medida que se 
nombra cada chakra, repítalo mentalmente e imagine que coca el punto 
físico con su pulgar: mooladhar... perineo, cerviz; swadhisthan... final de 
la columna; manipur... detrás del ombligo; anahat... detrás del corazón; 
vishuddhi... en la nuca; ajna... detrás del entrecejo; bindu... parte supe­
rior y posterior de la cabeza y sahasrar... coronilla de la cabeza. (Pausa).

Una vez más: mooladhar...swadhisthan... manipur... anahat... vishuddhi... 
ajna... bindu... sahasrar... sahasrar... bindu... ajna... vishuddhi... anahat... 
manipur... swadhisthan... mooladhar. (Pausa).

Símbolos síquicos
Visualización de los símbolos de los chakras, los símbolos de los centros 
síquicos. Cuando su consciencia toca el lugar correcto de un determi­
nado chakra, entonces florece una visión o el símbolo apropiado dentro 
de su consciencia.

El símbolo síquico para mooladhar es un triángulo rojo invertido. Tome 
consciencia de mooladhar e imagine un triángulo rojo invertido. (Pau­
sa). Swadhisthan representa el inconsciente. Tome consciencia de 
swadhisthan y visualice el inconsciente en la forma de olas en un vasto 
océano por la noche. (Pausa). Un girasol amarillo brillante es el símbo­
lo demanipur. Tome consciencia demanipur y visualícelo. (Pausa). Tome 
consciencia de anahat, vea un pequeña llama en una pequeña lámpara, 
encendida en la absoluta oscuridad en una habitación muy grande: 
todo el universo está lleno de una atmósfera oscura y en una esquina 
hay una pequeñísima lámpara de aceite con una llama dorada. (Pausa). 
El símbolo síquico de vishuddhi es gotas frías de néctar., tome conscien­
cia de las gocas frías de néccar. (Pausa). Ajna es el asiento de la intui-

114



Prácticas

ción... lome consciencia de apta. (Pausa). Visualice una luna creciente 
en la noche, ese es bindu. (Pausa). Y por último, saiiasrar se visualiza 
como una hoguera en la que se realizan rituales, se dan iniciaciones y se 
llevan acabo adoraciones... la hoguera con enormes llamas. (Pausa pro­
longada).



Yoga N idra  5

Preparación

Relajación (anlar mouna)

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte de 
enfrente, parte de atrás, partes principales)

Respiración (entrecejo; de 54 hasta 1)

Sensaciones (calor/frío, doior/placer)

Espacio interior (persona en chidakash, océano, pozo, pensamientos 
espontáneos, pensamientos a voluntad)

Entrecejo/visualización de Om

Visuaiización océano/templo

Resolución
Final

Secuencia de visualizaciones alternativas 
Centros síquicos (localización y forma)
Símbolos síquicos 
Entrecejo/Om 
Imágenes rápidas 
Cuerpo transparente 
Aura
Huevo dorado



Prácticas

Preparación
Por favor, alístese para el yoga nidra... usted conoce la posición muy 
bien. (Pausa). Cierre los ojos y acomódese. Si desea moverse o hacer 
algún movimiento final, hágalo ahora. Una vez que se ha acomodado, 
el cuerpo no debe moverse hasta el final del yoga nidra. (Pausa). Lenta­
mente tranquilícese, tanto como le sea posible. Inhale profundamente 
tres veces y al exhalar, sienta que se r-e-l-a-j-a. (Pausa). Durante una 
hora, olvídese de sus preocupaciones y tensiones y dediqúese a practi­
car yoga nidra. (Pausa).

Relajación
Tome consciencia de los sonidos distantes. (Pausa). Mueva su atención 
de sonido en sonido... solamente escuche, no trate de analizar. (Pausa). 
Traiga su atención más cerca, tome consciencia de los sonidos de fuera 
de este edificio; luego, tome consciencia de los sonidos dentro del edi­
ficio, dentro de esta habitación. (Pausa). Desarrolle su percepción de 
este cuarto... las paredes, el techo,., y de su cuerpo acostado en el piso... 
vea su cuerpo acostado en el piso y tome consciencia de su existencia 
física. (Pausa). Tome consciencia de la existencia de su cuerpo físico... 
de su cuerpo físico como un todo... completa consciencia de la respira­
ción natural. (Pausa). Continúe con esta consciencia y sienta que se está 
relajando. (Pausa prolongada). Tome consciencia de que va a practicar 
yoga nidra y dígase a usted mismo: "Voy a practicar yoga nidra... voy a 
practicar yoga nidra.". Solamente ha)' abiertas dos puertas de percep­
ción... la sensación y el oído. E! yoga nidra comienza ahora.

Resolución
Resolución, resolución... formule su resolución tres veces con sentimiento 
y consciencia. (Pausa).

Rotación de la consciencia
Consciencia de las diferentes parces del cuerpo... tan rápidamente como 
sea posible, la mente debe saltar de un lugar al otro.

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo,



Yoga Nidra

hombro, axila, costado derecho, costado izquierdo, cintura derecha, 
cadera derecha, tendón de la corva derecha, muslo derecho, rótula, 
pantorrilla, tobillo, talón, toda la planta del pie derecho, el empeine, el 
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, e! cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, costado izquierdo, cintura izquierda, cadera izquierda, 
tendón de la corva izquierda, muslo izquierdo, rótula, pantorrilla, tobi­
llo, talón, planta del pie izquierdo, empeine, dedo gordo izquierdo, 
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(parte de enfrente)
Ahora vaya a la parte superior de la cabeza. La parte superior de la 
cabeza, la frente, la ceja derecha, la ceja izquierda, el espacio entre las 
cejas, el párpado derecho, el párpado izquierdo, el ojo derecho, el ojo 
izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, fosa nasal derecha, fosa 
nasal izquierda, la mejilla derecha, la mejilla izquierda, labio superior, 
labio inferior, el mentón, la quijada, la garganta, la clavícula derecha, la 
clavícula izquierda, el lado derecho del pecho, el lado izquierdo del 
pecho, ei esternón, el ombligo, el abdomen superior, el abdomen infe­
rior. ingle derecha, ingle izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo, 
rodilla derecha, rodilla izquierda, tobillo derecho, tobillo izquierdo, de­
dos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...

(parte de atrás)
.Ahora vaya a la parte de atrás. Dedos del pie derecho, dedos del pie 
izquierdo, planta del pie derecho, planta del pie izquierdo, talón dere­
cho, talón izquierdo, tobillo derecho, tobillo izquierdo, pantorrilla de­
recha, pantorrilla izquierda, parte posterior de la rodilla derecha, par­
te posterior de la rodilla izquierda, parte posterior del muslo derecho, 
parte posterior del muslo izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, 
cadera derecha, cadena izquierda, toda la columna, omoplato derecho, 
omoplato izquierdo, la nuca, parte posterior de la cabeza, parte supe­
rior de la cabeza...

(partes internas)
Las partes internas del cuerpo. Lleve su mente al cerebro, comience 
con el cerebro. El cerebro, el pasaje nasal entre la nariz y La garganta; la



Prácticas

lengua, los dientes, el paladar, el tímpano derecho, el tímpano izquier­
do; la garganta a través de la cual pasa el aire; el canal alimentario o 
canal de la comida; el pulmón derecho, el pulmón izquierdo; el cora­
zón, sienta el corazón concentrándose en su latido; el estómago, el cual 
queda encima de su ombligo hacia el lado izquierdo; e! hígado, arriba 
del ombligo hacia la derecha; el riñón derecho y el riñón izquierdo, 
hacia la parte de atrás, encima del nivel de la cintura: y en ei abdomen, 
•un tubo muy enroscado llamado el intestino delgado y un cubo en la 
forma de 'U' invertida llamado el intestino grueso...

Una vez más, rápido. Comience con el cerebro. El cerebro, el pasaje 
nasal, la lengua, el paladar, el tímpano derecho, el tímpano izquierdo, 
la garganta, el canal alimentario, el pulmón derecho, el pulmón iz­
quierdo, el corazón, el estómago, el hígado, el riñón derecho, el riñón 
izquierdo, el intestino delgado, el incescino grueso, todo el abdomen...

(partes principales)
Ahora las partes principales del cuerpo. Toda la pierna derecha, toda 
la pierna izquierda, ambas piernas al mismo tiempo... codo el brazo 
derecho, todo el brazo izquierdo, ambos brazos al mismo tiempo... toda 
la cabeza al mismo tiempo... coda la espalda al mismo tiempo., coda la 
parte de enfrente a! mismo tiempo... todos los órganos internos al mis­
mo tiempo... codo el cuerpo... codo el cuerpo... todo el cuerpo... visualice 
todo su cuerpo mientras lo dice. (Pausa). Intensifique su consciencia. 
(Pausa prolongada). (Repita una ronda completa)

Percepción cuerpo/piso
Concéntrese en el cuerpo acostado en el piso... su cuerpo acostado so­
bre el piso... y tome consciencia de los puncos de concacco entre su 
cuerpo y el piso. (Pausa). Cabeza-piso, hombros-piso, brazos-piso, es­
palda-piso, nalgas-piso, muslos-piso, pantorrillas-piso, talones-piso... 
todo el cuerpo y el piso. (Pausa).

R e s p i r a c i ó n
Tome consciencia de la respiración; tome consciencia de que está respi­
rando... come consciencia de su respiración en general... simplemente 
tome consciencia de que está respirando. (Pausa prolongada). Conti­
núe con su consciencia de la respiración y gradualmente traiga su aten-



ción al entrecejo... imagine que está respirando a través del entrecejo y 
que su respiración entra y sale de su frente. (Pausa). Imagine que su 
respiración se mueve a través del entrecejo hada un punto en el centro 
de la parte posterior de su cabeza, pasando a través de ajna chakra... 
mantenga su consciencia de esta respiración. (Pausa prolongada). Man­
tenga su consciencia de la respiración a través del entrecejo y comience 
a contar su respiración de manera .descendente desde 54: estoy 
inhalando 54, estoy exhalando 54; estoy inhalando 53, estoy exhalando 
53, y así sucesivamente. (Pausa prolongada).

Consciencia del comeo de la respiración... no se duerma por favor... 
si comete un error, debe volver a comenzar. (Pausa de 5 minutos). Res­
pirando a través del entrecejo, asegúrese de que está consciente del 
comeo... si llega a cero, regrcsc-nuevamente a 54 y comience de nuevo. 
(Pausa de 5 minutos). Ahora suspenda el comeo pero mantenga la cons­
ciencia en la respiración... usted está consciente de que está respirando 
y de que está acostado en shovasana, nada más. (Pausa prolongada).

Yoga Niara

Sensaciones
(frío)

Despierte la sensación de frío. Tome consciencia de su columna verte­
bral y desarrolle la sensación de frío y de que tirita. (Pausa). Tome cons­
ciencia de la respiración en la fosa nasal izquierda y desarrolle la sensa­
ción de frío en rodo el cuerpo... cada inhalación hace que su cuerpo se 
enfríe más y más. (Pausa). Tome consciencia de la respiración por la 
fosa nasal izquierda... con cada inhalación, experimente el frío. (Pausa 
prolongada). Tome consciencia de vishuddhi chakra en la nuca... este es 
el asiento de la experiencia del frío... tome consciencia de vishuddhi. 
(Pausa). Cuando su consciencia esté localizada en en ese centro síquico, 
todo su cuerpo se sobrecogerá en la absoluta sensación de frío. (Pausa 
prolongada).

(calor)
Sienta que crea calor alrededor de! cuerpo... desarrolle la manifesta­
ción de calor en el cuerpo. (Pausa). Sienta que lo envuelve una atmósfe­
ra de calor en todo el cuerpo desde la cabeza hasta los pies, permeando 
todo el cuerpo. (Pausa). Tome consciencia de la respiración en la fosa

120



Prácticas

nasal derecha... y con cada inhalación aumente la sensación de calor en 
todo el cuerpo, desde la cabeza hasta los pies. (Pausa prolongada). De­
sarrolle ¡a sensación de calor en todo el cuerpo concentrándose en 
manipur chakra,cn el área dei ombligo... desde este centro usted puede 
producir calor y distribuirlo a todo el cuerpo. (Pausa prolongada). Ge­
neración de calor en inanipur, el centro del ombligo y la fosa nasa! dere­
cha. (Pausa). Tome consciencia del calor que ha creado alrededor de 
todo su cuerpo. (Pausa prolongada).

(dolor)
Recuerde cualquier dolor, recuerde cualquier dolor... trate de desarro­
llar ese recuerdo hasta tal punto, que su mente se inmerja en ese dolor. 
(Pausa). Recuerde el dolor, sienta ese dolor: usted debe despertar su 
voluntad y sentir el dolor, real e imaginario, en cualquier parte del 
cuerpo o en todas las partes del cuerpo. (Pausa prolongada). Lleve su 
mente a cualquier lugar donde despierte la sensación de dolor... reúna 
las partículas energéticas dei dolor... manifieste la experiencia de dolor. 
(Pausa prolongada).

(placer)
Recuerde la sensación de placer... puede ser placer perteneciente a) 
sentido del gusto, placer perteneciente al sentido del oído o de la vista. 
(Pausa). Cualquiera que sea la experiencia, esta debe desarrollarse con 
una sensación total de fascinación. (Pausa prolongada). Profundice su 
percepción... reúna el total de energías del la voluntad... y manifieste la 
experiencia de placer. (Pausa prolongada).

Espacio interior
(persona en chidakasii)

Por favor, traiga su consciencia a chidabash, el espacio oscuro en frente 
de su frente. (Pausa). Tome consciencia de usted mismo sentado en 
meditación con las piernas cruzadas y los ojos cerrados, Usted está sen­
tado en meditación en un salón y hay una persona sentada frente a 
usted, una persona importante: este es un evento importante en su 
vida. (Pausa prolongada). Usted está sentado en meditación y esa per­
sona está sentada en meditación: su entrecejo y el de él son uno. Ambos 
están respirando a través del entrecejo, bhrumadhya... cuando usted ex-

121



Yoga Nidra

hala toca el entrecejo del otro y cuando él exhala, toca su entrecejo... se 
escablece un vínculo. (Pausa prolongada).

(océano)
Ahora tome consciencia de ckidakash... tome consciencia de las olas 
de un gran océano, bajo un cielo oscuro. (Pausa). Estas olas son 
símbolos de su inconsciente... vea el cielo oscuro, el vasto océano y 
las olas. (Pausa).

(pozo)
intensifique su percepción e imagine un pozo... muy profundo. Con la 
ayuda de un lazo, baje t3ino como pueda... luego, salga... tenga esta 
experiencia. (Pausa prolongada).

(pensamiento espontáneo) 
Regrese a ckidakash y torne consciencia de cualquier pensamiento es­
pontáneo. (Pausa). Tome consciencia por un tiempo de cualquier pro­
ceso de pensamiento espontáneo... y luego, sin completarlo, deshágase 
de él... desapéguese completamente y vaya a otro pensamiento. (Pausa 
prolongada).

(pensamientos a voluntad) 
Ahora suspenda el proceso espontáneo de pensamiento... rechace todo 
pensamiento espontáneo... rechace todo pensamiento espontáneo. £n 
cambio, escoja un pensamiento y desarróllelo a voluntad. (Pausa). Re­
chace cualquier pensamiento espontáneo y desarrolle un pensamiento 
creado por usted... vea claramente ese pensamiento y continúe. (Pausa 
prolongada).

Visualización entrecejo/Om
Tome consciencia del entrecejo... tome consciencia del entrecejo. Des­
cubra allí un nervio pulsando de manera rítmica... y con el ritmo de esa 
pulsación, tome consciencia de Om. (Pausa prolongada).

Condnúe tomando consciencia del entrecejo y descubra allí un pe­
queño círculo... un pequeño círculo que se vuelve más y más grande 
hasta que se inmerge en el infinito... descubra círculos creciendo de.sde 
el entrecejo. (Pausa prolongada). Tome consciencia del símbolo Om 
como si estuviera escrico allí... tome consciencia del símbolo Om. (Pau­
sa). Con la respiración, vea la expansión y contracción de Om en un 
círculo... en el entrecejo, con el ritmo de la respiración... expansión y



Prácticas

contracción de Om en un círculo. Tome consciencia de Om, véalo cla­
ramente. (Pausa prolongada).

Visualización océano/templo
Intensifique su imaginación y concentración y el poder de concepción. 
(Pausa). Imagine un océano tranquilo y sereno... oscuro. Imagine que 
está sobre la superficie... lentamente., comience a hundirse. (Pausa pro­
longada). Tórnese inconsciente... húndase más y más profundamente. 
(Pausa). Húndase más y más profundamente y descubra los secretos 
del cuerpo... en un mundo que está completamente dentro. (Pausa 
prolongada).

Intensifique su imaginación y el poder de concepción. (Pausa). Vea 
una selva profunda y oscura... entre en ella... profundícese... continúe. 
(Pausa). Vaya más profundo dentro de la selva... vea un claro solitario 
con un aura de luz alrededor... la luz viene de un templo cercano. (Pau­
sa). El templo es como una casa encendida desde adentro por la no­
che... pero también hay una gran aura de luz alrededor de su exterior... 
desde lejos puede verse. (Pausa). Tome consciencia de ese templo pul­
sando con la vibración del sonido Om... dentro del templo se oye el 
cántico de mantras y el repicar de campanas... el olor de incienso. (Pau­
sa prolongada). Acérquese al templo y sienta la atmósfera de paz... la 
puerta del templo está abierta... usted emra y no hay nada. (Pausa). 
Solamente un sannyasin de ropa anaranjada... sentado en posición de 
loto con los ojos abiertos. Siéntese frente a él y mírelo a la cara... averi­
güe quién es... (Pausa prolongada).

Resolución
Tome consciencia de la respiración... tome consciencia de la respira­
ción. (Pausa prolongada). Recuerde su resolución, su sankalpa... repita 
su resolución con completa fe y consciencia... por favor, repica su reso­
lución o sankalpa tres veces. (Pausa).

Final
Todo el cuerpo... codo el cuerpo... todo el cuerpo. Relaje todos sus 
esfuerzos y tome consciencia de todo el cuerpo. (Pausa prolongada). 
Traiga.su atención a la respiración natural, la respiración tranquila...

123



desarrolle su consciencia de la respiración tranquila. Mantenga la cons­
ciencia en la respiración y gradualmente, profundícela... hágala más 
fuerte. (Pausa). Tome consciencia de su existencia física... tome cons­
ciencia de la existencia física de su cuerpo y del estado de relajación 
física... Al mismo tiempo, su respiración se hace más fuerte; inhale lar­
ga, lenta y profundamente... y exhale. (Pausa). Desarrolle percepción 
de su cuerpo... profundamente relajado, acostado en el piso... visualice 
todo lo que lo rodea... deje oue su mente se exteriorice completamen­
te... comience a realizar pequeños movimientos con su cuerpo... doble 
los dedos de las manos, mueva los dedos de los pies... mueva sus brazos 
y sus piernas. (Pausa). Mantenga los ojos cerrados, inhale profunda­
mente y estírese completamente tres veces con sus brazos sobre la cabe­
za. Por favor, tómese su tiempo, no hay prisa. (Pausa). Cuando esté 
seguro de estar completamente despierto, siéntese lentamente y abra 
los ojos. La práctica de yoga nidra ha terminado.

Hari Om Tat Sat.

Yoga Nidra

Secuencia de V isualización A lternativa

La siguiente secuencia de visualización puede sustituirse por las 
visualizaciones "Entrecejo/üm" y "Océano/templo", y completarse con 
la "Resolución" y “Final".como se explica anteriormente.

Centros s í q u i c o s

Descubra los centros síquicos... tome consciencia de los centros síquicos 
ochakras. Hable conmigo mentalmente-)' sienta la posición de loschakras 
como si los estuviera tocando con una pequeña flor: moaladJiar... perineo, 
cerviz; suiadhislhan... final de la columna; manipur... detrás del ombligo; 
anahal... detrás del corazón; vishudhi... detrás de la garganta; ajna... 
detrás del entrecejo; bindu... parte superior y posterior de la cabeza; 
sahasrar... corona de la cabeza. Sahasrar... bindu... ajna... vishuddhi... 
anahal... manipur... svjadhislhan... mooladJmr.

Una vez más: mooladhar, swadhishtan, manipur, anahal, vishucLihi, ajna, 
bindu, sahasrar. Sahasrar, bindu, ajna, vishuddhi, anahal, manipur, 
swadhisthan, mooladhar. (Pausa). Tome consciencia de la forma de los

124



Prácticas

charkas. A medida que se nombra cada chahra, trate de sentirlo como si 
de su centro saliera un loto.

Moohdhar... loto rojo cpn cuatro pétalos... en el centro está el bija 
mantra o mantra semilla Lam. (Pausa),

Swadhishtan... un loto azul de seis pétalos... en el centro está el mantra 
Kam. (Pausa).

Manipw... de manipur sale un loto amarillo de diez pétalos... en el 
centro está el bija mantra Ram. (Pausa).

Anahat... un loto azul de doce pétalos... el bija mantra Yam. (Pausa). 
Vuhuddhi... un loto violeta con dieciséis pétalos... el bija mantra es 

Ham. (Pausa).
Ájna... un loto grisáceo con dos pétalos... el bija mantra es Om. 

(Pausa).
Bindu... no hay loto, hay una luna creciente. (Pausa).
Schasrar... un loto rojo con mil pétalos y uns/ituc lingam en el centro. 

(Pausa).

Símbolos síquicos
Tome consciencia de los símbolos de los centros síquicos... desarrolle 
imágenes definidas a medida que se van nombrando: mooladhar... un 
triángulo rojo invertido; smadhisthan... el inconsciente, como olas de un 
océano en la noche; manipur... un girasol amarillo brillante; anahat... 
una llama amarilla; uishuddki... gotas frías de néctar; ajna... el asiento 
de la intuición; bindu... una luna creciente en la noche; sahasrar... ho­
guera encendida. (Pausa).

E n t r e c e j o / O m

Tome consciencia del entrecejo. (Pausa). Con la respiración, vea la ex­
pansión y contracción de Om en un círculo. (Pausa). En el entrecejo, 
con el ritmo de la respiración, expansión y contracción de Om en un 
círculo. (Pausa prolongada).

Imágenes rápidas
Ahora comenzamos dharana, el control mental del concepto de un ob­
jeto. A medida que nombro los objetos, intensifique su imaginación y

125



rápidamente siga en la forma de una visión o percepción cada objeto 
nombrado...

Un shiva lingam, un Cristo de pie, una lámpara que titila, un gran 
árbol de mango, un árbol de guayaba, un carro en la calle, un cadáver 
siendo cremado, nubes de colores, nubes amarillas, nubes grisáceas, 
nubes rosadas, una noche llena de estrellas, una noche de luna llena, 
una luna llena, un peno de pie, un gato reposando, un elefante mo­
viéndose, un caballo compitiendo, un amanecer, un atardecer, las olas 
del océano, un shiva lingam en un templo, un Cristo de pie, un gran 
lago con agua cristalina, un loto azul, un loco blanco, un loto rosado, 
una telaraña dorada, un banco de arena, un barco navegando en el 
mar, un cadáver sobre una hoguera, esqueletos humanos, usted mismo 
acostado sin ropa, completamente desnudo, una cruz sobre una iglesia, 
dentro de ella un sacerdote orando, feligreses de rodillas, el humo de 
una chimenea elevándose de una casa vieja, un frío invierno, una chi­
menea encendida, el amanecer, campanas de una iglesia repicando, un 
sannyasin con la cabeza rapada, un yogui en meditación, un Buda en 
reposo. Cristo mostrando compasión, una cruz iluminada, un océano 
infinito, una selva tranquila y silenciosa a la orilla, cobras, leones, ca­
bras viviendo unidas en amistad; experimente el sonido, las vibracio­
nes de Om alrededor de la selva, intensifique su consciencia de Om. 
(Pausa prolongada).

Yoga Nidra

El cuerpo transparente
Vaya dentro de su propio cuerpo... vaya dentro de su propio cuerpo y 
tome consciencia de su prona o fuerza vital... la fuerza vital que está en 
la forma de calor. (Pausa). Usted está consciente de sí mismo, está cons­
ciente de un tipo de calor, está consciente de una sensación de comodi­
dad... Tome consciencia de su prona, la fuerza de vida... experimente el 
prona como calor... experiméntelo a través de todo el cuerpo. (Pausa 
prolongada). Tome consciencia de su ombligo... de él sale un cordón 
dorado proyectándose hacia arriba; en un extremo del cordón dorado 
está su cuerpo físico... en el otro está su cuerpo transparente. (Pausa 
prolongada). Trate de verlo. (Pausa). Trate de ver el cuerpo transparen­
te... véalo sin distinción de ojos u otros órganos. (Pausa). Trate de ver el 
cuerpo físico como algo separado del cuerpo transparente; el cuerpo

126



Prácticas

físico puede ser difuso o puede estar bien definido. (Pausa). Vea tamo 
el-cuerpo físico como el cuerpo transparente flotando sobre él... 
conectados en el ombligo por un cordón dorado brillante. (Pausa 
prolongada).

Aura
Tome consciencia de sí mismo... mírese a sí mismo. (Pausa). Mírese a sí 
mismo como si se estuviera viendo frente a un espejo... o como yo lo 
veo o usced me ve. (Pausa). Mírese y vea su propia aura... mírese desde 
diferentes ángulos... desde el frente... desde la derecha... desde la iz­
quierda... desde arriba... desde abajo, (Pausa). Encuentre su propia 
aura y vea si es amarilla, dorada, rosada, roja, púrpura, amarillo 
puro, café, verde, amarillo quemado, negra, blanca, azul, violeta. 
(Pausa prolongada).

Huevo dorado
Tome consciencia de usted mismo. Pregúntese: "'Estoy consciente de 
mí mismo? ¿Estoy dormido o estoy despierto?" Vea todo su cuerpo des­
de la cabeza hasta los pies, tan claro como yo lo veo... trate de ver su 
cuerpo estando fuera de él. Pregúntese: “¿Soy este cuerpo, este cuerpo 
que escá conmigo, el cuerpo que evencualmeme morirá?" (Pausa). Aho­
ra mire sus sentidos, los cinco sentidos con los que conoce este mundo. 
Pregúntese: “¿Soy estos sentidos, los sentidos que mueren con e! cuer­
po?" (Pausa).

.\hora trate de tornarse consciente de usted mismo; mire la mente, 
la mente con la que se entiende a usted mismo y al mundo. Pregúntese: 
"¿Soy la mente, la mente que también muere?” (Pausa). Tome conscien­
cia de usted mismo... mírese y tome consciencia de su aura... tome cons­
ciencia de esto. Pregúntese: "¿Soy esta aura, cuya existencia está atada 
al cuerpo? (Pausa). Mire más allá... tome consciencia del prana en su 
cuerpo. Pregúntese a usted mismo: "¿Soy este prana.}" (Pausa). Una vez 
más, mire hacia adentro y come consciencia de la existencia de su cons­
ciencia, mediante la cual sabe que está practicando yoga nidra. Pregún­
tese: “¿Soy esta consciencia? ¿Sobrevive esta consciencia la muerte del 
cuerpo? (Pausa).

127



Yoga Núira

Mire hacia aderuro y tome consciencia del huevo dorado en el cen­
tro de su cerebro... un huevo dorado, muy pequeño, muy pequeño, 
muy pequeño... ese es el asiento de su consciencia superior. (Pausa). Un 
huevo dorado, muy pequeño, que es el asiento de la suprema conscien­
cia dentro de usted, en su centro... trate de indentificarse con él. (Pausa 
prolongada). Trate de verse como el huevo dorado... dígase: "Más allá 
de la mente, el cuerpo, los sentidos, el karma, la naturaleza y todo lo 
que es físico, mental, síquico, inconsciente, estoy en la forma de un 
huevo dorado". (Pausa prolongada). Dígase mentalmente: "Yo soy eso”. 
Pausa prolongada.

Hari Om Tat Sat

128



Esquem a Total de las P rácticas 1-5

Preparación

Relajación

Resolución
Rotación de la consciencia

Consciencia del cuerpo 

Respiración

Sensaciones 

Espacio interior

Shavasana. Instrucciones generales. 
Advertencias de no moverse o dor­
mirse.
Cuerpo/Om. Antarmouna. Om/respi- 
ración.
Formule su propia resolución.
Lado derecho. Lado izquierdo. Parte 
posterior. Parte de enfrente. Partes 
principales. Parte de enfrente y parte 
posterior. Lado derecho al. contrario. 
Lado izquierdo al contrario. Espalda. 
Toda !a parte de enfrente. Partes inte­
riores.
Cuerpo/piso. Cuerpo/espejo. Cuerpo/ 
piel
Ombligo, pecho, garganta y fosas 
nasales. Garganta, ombligo. Fosas 
nasales alternadas mentalmente. Entre­
cejo.
P esa d ez /liv ia n d a d . F río /ca lor . D o lo r /  
placer.

E sp a d o  en fren te  de los o jos y la fren­
te. Chidhakash. C o lo r e s  y p a tr o n e s .  
O céa n o . Pozo. P en sa m ien to  e s p o n tá ­
n eo . M ed itac ión .



Yoga Nidra

Visualización de una historia Parque/cemplo. Montaña. Cuerpo flo­
rando. Pozo/océano. Entrecejo/Om/ 
huevo dorado. Pozo/huevo dorado.

Espacio interior (opcional)

Visualización de los centros
síquicos Posición y forma de los centros síquicos

ockakras. Rotación a través de ellos.

Visualización de los símbolos
síquicos Símbolos de cada chakra.

Visualización de asanas

Movimiento en el tiempo

Rápida visualización de 
imágenes

Vérse a sí mismo practicando asanos. 

Retrospectiva de los eventos del día.

Recital rápido de una amplia selección 
de imágenes.

Visualización de una historia Océano/cemplo. Océano/jungla. 
Visualización de cuerpo
transparente Cuerpo físico y cuerpo transparente

conectados por un cordón dorado.
Visualización del aura Colores

Visualización del huevo 
dorado

Resolución

Final

Huevo dorado dentro de una llama de 
luz en chida.kash. Huevo dorado en el 
centro del cerebro.
Repetir la resolución

Consciencia de la respiración, el cuer­
po y la habitación.



Transcripción de una Clase Corta

Preparación

Resolución

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parce 
posterior, parte anterior)

Contacto cuerpo/piso

Consciencia de las sensaciones (pesadez/liviandad, pesadez/livian- 
dad alternadas; calor/frío)

Visualización rápida

Visualización de los chafaos

Final



Yoga Nidra 

Introducción
El yoga nidra es una forma de tantra. No es dormir. No es concentrarse. 
Es abrir las cámaras internas de la mente. En el yoga nidra, bajamos a 
la dimensión interna de la consciencia. Incluso si no se desea entender 
nada en el yoga nidra, ello no importa. El sonido de mi voz actúa como 
un lazo. De la misma manera como tomamos un lazo y entramos y 
salimos de las profundidades de una cueva, así con la ayuda de un 
sonido, exploramos dentro y fuera de nuestra mente.

Preparación
Prepárese para el yoga nidra. Los ojos cerrados y el cuerpo quieto. La 
mente está dispuesta a relajarse. Usted no está tratando de concentrar­
se. No haga ningún esfuerzo para controlar la mente.

Usted está practicando yoga nidra. Tome consciencia de todo su cuer­
po. Usted está acostado en un hermoso cuarto con otras personas del 
mismo nivel mental. Casi todos están emitiendo la misma frecuencia de 
vibración. Toda la atmósfera está cargada con un tipo de vibración po­
derosa. En esta atmósfera usted está acostado sobre su cobija. Su cuer­
po está quieto.

El sonido de su respiración es muy rítmico y lento. Su cuerpo está en 
un estado de relajación. Ahora piense mentalmente: "Voy a practicar 
yoga nidra, estoy escuchando las instrucciones. Hay una comunicación 
constante entre el profesor y yo. Puedo escuchar su voz y estamos co­
nectados. Un transmisor y muchos receptores".

Resolución
En este momento recuerde que e\ sankalpa debe formularse. El sankalpa 
es una resolución. No hay que formularla ahora, pero si tiene una, por 
favor repítala. Si puede pensar en una, hágalo ahora. Si no la tiene, ello 
puede esperar. sankalpa más importante de todos es la resolución de 
despertar el kundalini que habita en mooladhar ckakra. Si ya tiene un 
sankalpa, por favor repítalo. Pero si necesita uno, puede utilizar el si­
guiente: “Estoy despertando eXkundalini, que habita en mooladhar chakra 
y abre el camino a través dtsuskumna hast2.sahasrar". Este es el sankalpa: 
"Estoy despertando mi kundalini".

132



Prácticas

R o t a c ió n  d e  la  c o n s c i e n c i a

Siga escuchándome y continúe realizando la.práctica corno se la voy 
indicando. Por favor, no se concentre. No trate de analizar las cosas, 
tome consciencia de su pulgar derecho y dígase mentalmente "pulgar 
derecho". No se mueva.

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, 
palma de la mano, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, 
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rodi­
lla, pantorrilla, tobillo, talón, el empeine, toda la planta del pie dere­
cho, el dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Vaya ahora al lado izquierdo. Tome consciencia de! pulgar izquierdo, 
segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, palma de la mano, 
dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, hombro,-axila, cin­
tura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo, rodilla, pantornila. 
tobillo, talón, empeine, planta del pie izquierdo, dedo gordo izquierdo, 
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(parte de atrás)

A hora  la parte de atrás. Parte d e  atrás d e la cabeza, la nuca, o m o p la to  
d erech o , o m o p la to  izq u ierd o , na lga  derech a , na lga  izqu ierda, talón 
d erech o , ta lón  izqu ierdo .

(parte de enfrente)
A hora  la p a n e  d e en fren te  d el cu erp o . La parte su p er io r  d e la cabeza, 
la fren te, cem poral d erech o , tem pora l izqu ierdo, oreja derech a, oreja  
izqu ierda , la ceja derech a , la ceja izqu ierda, el en trecejo , el ojo d erech o , 
el ojo  izqu ierdo, la fosa nasal d erecha, la fosa nasal izqu ierda , toda  la 
nariz, la m ejilla  d erech a , la m ejilla  izqu ierda, labio superior, lab io  in fe ­
rior, am bos lab ios al m ism o  tiem p o , la quijada, el cu ello , clavícu la  d e r e ­
cha, clavícula izqu ierda, e l la d o  d erech o  del p ech o , e l la d o  izqu ierdo  
d e l p e c h o , e l estern ón , e l om b lig o , parte su perior d el a b d o m en , parte  
in fer io r  d e l ab d om en , p iern a  d erecha, p ierna  izqu ierda, brazo d ere ­
ch o , brazo izqu ierdo , toda la cabeza. T od o  el cu erp o ... to d o  e l c u e r p o -  
to d o  e l cu erpo .

133



Yoga Nidra

Contacto cuerpo/piso
Tome consciencia del cuerpo acostado sobre el piso. Hay un lugar don­
de el cuerpo está en contacto con el piso. Traiga su consciencia a ese 
punto particular. Los talones y el piso. Ambos talones y el piso y el 
punco donde tocan el piso. Ahora, desde la parte superior del cuerpo. 
La cabeza y el piso, la espalda y el piso, la mano derecha y el piso, la 
mano izquierda y el piso, el codo derecho y el piso, el codo izquierdo y 
el piso, las nalgas y el piso, los tendones de la corra y el piso, los calones 
y el piso. Imagine los puncos de contacto entre el cuerpo y el piso, todo 
el cuerpo y el piso. El cuerpo está sobre el piso. Tome consciencia de 
codo el cuerpo.

Consciencia de las sensaciones
(pesadez)

Imagine que su cuerpo se está tornando muy pesado. Despierte la idea 
de pesadez en el cuerpo. Gradualmente sienta que el cuerpo se está 
volviendo más y más pesado. La cabeza se está volviendo pesada. La 
palma derecha es pesada, la palma izquierda es pesada. Ambos brazos 
y hombros son pesados. La espalda es pesada, las nalgas y las ingles son 
pesadas. El muslo derecho es pesado, el muslo izquierdo es pesado. 
.Ambas rótulas son pesadas, ambas piernas son pesadas, ambos brazos 
son pesados, la cabeza es pesada, los ojos son pesados, los labios son 
pesados. Todo el cuerpo es pesado. Concinúe pensando que codo el 
cuerpo es pesado. Intensifique la sensación de pesadez. Luego, gra­
dualmente relájese, parte por parte.

(liviandad)
.Ahora sienca que el cuerpo se está volviendo más y más liviano. La 
cabeza es liviana, tan liviana que incluso puede elevarse encima del 
piso. Las palmas de la mano derecha e izquierda se están volviendo 
livianas. Ambos brazos y ambos hombros son livianos. La espalda es 
liviana, las nalgas y las ingles son Livianas. El muslo derecho es liviano. 
El muslo izquierdo es liviano. El talón derecho es liviano, el talón iz­
quierdo es liviano. Todo el cuerpo es liviano y sin peso. Cuando su 
cuerpo se queda sin peso, usted siente como si se estuviera elevando 
del piso. Como si todo su cuerpo fuera un copo de algodón.



Prácticas

(pesadez y liviandad alternadas) 
El algodón representa la liviandad y el hierro representa la pesadez. 
Ahora practique estas dos experiencias alternadamente. Todo el cuer­
po es de hierro; todo el cuerpo es de hierro. No hay huesos, médula o 
sangre, sólo una estructura de hierro. Cambie de idea. Todo el cuerpo 
es de algodón. Todo el cuerpo es tan liviano como el algodón. No hay 
huesos, médula o sangre, todo está compuesto de algodón. Todo el 
cuerpo es tan liviano como el algodón.

Otra vez cambie de ¡dea. Todo el cuerpo es como hierro, hierro pe­
sado, sin hueso, médula o sangre. Todo el cuerpo es tan pesado como 
hierro. Cambie de idea. Todo el cuerpo es tan liviano como algodón. 
Sienta como si el cuerpo estuviera compuesto de algodón. Ei algodón 
es tan liviano que puede elevarse sobre el piso.

(calor)
Ahora cambie la idea a calor. Imagine que está cerca a un horno encen­
dido y siente un calor intenso. Ahora todo el cuerpo debe experimen­
tar el calor abrazador de un horno, de un cálido sol tropical. Despierte 
la experiencia de calor can vividamente como le sea posible.

(frío)
Cambie la experiencia. Todo el cuerpo, está experimentando los vien­
tos fríos que soplan de las montañas nevadas, el mismo frío que se 
siente en un congelador. La experiencia de frío, despierte la experien­
cia de frío.

Visuaiización rápida
Traiga su mente al entrecejo. No sé aleje de ese punto hasta que yo no 
le diga que lo haga. Voy a enumerar unos pocos objetos y a medida que 
lo hago, trate de visualizarlos rápidamente. Si no puede hacerlo, no se 
preocupe. Continúe siguiendo las instrucciones. Algunas veces iré des­
pacio y otras rápido. También regresaré a algunas imágenes varias 
veces. Algunas de ellas pueden serle familiares pero no piense dema- • 
siado. La imagen debe brillar por sí sola.

Traiga su consciencia al entrecejo. La oscuridad, una rosa rosada, 
olas de un océano, cielo azul en la tarde, una noche oscura, pequeñísi­
mas estrellas adornando el cáelo, una cadena de montañas con los picos 
cubiertos de nieve, un barco navegando en alta mar, una playa de arena 
blañca, una selva virgen con árboles frondosos y altos, una paloma, un



caballo galopando, una choza en el bosque, un fuego encendido entre 
arbustos, una noche de tormenta, una luna llena, un riachuelo en una 
montaña.'una piedra solitaria en las montañas, un gran jardín floreci­
do, el sol en el amanecer.

Mantenga su consciencia enfocada en el entrecejo. Visualice un gran 
lago con flores de loto, un barco de vela, personas nadando, una solita­
ria cabaña de madera en las montañas, un valle desolado, una montaña 
alta con picos cubiertos de nieve, una tarde tranquila, un hermoso atar­
decer, el cántico de los pájaros, un tigre en la seh'2, un elefante, una 
cobra, el símbolo de Om, el sonido de campanas repicando, olas en el 
océano, un barco navegando, una luna llena, una tarde tranquila y si­
lenciosa en un valle iluminado por la luna, un riachuelo en la montaña, 
un refrescante baño frío en el riachuelo de la montaña, la experiencia 
de regocijo.

Ahora, consciencia de la respiración. Inhale a través de la fosa nasal 
izquierda y exhale a través de la derecha. Practique mentalmente la 
respiración alternada por las fosas nasales: entra por ia izquierda, sale 
por la derecha; entra por !a derecha, sale por la izquierda.

Regrese nuevamente al entrecejo. Visualice el sol al amanecer, rojo 
como un tomate, nubes reuniéndose en el cielo, una llovizna, neblina 
alrededor, una rosa rosada, un girasol, una manzana, una hoja de le­
chuga, aguas termales, un pino alto, un racimo de uvas, el símbolo Om, 
una solitaria cabaña de madera en el valle, picos cubiertos de nieve, un 
riachuelo en la montaña, un frío baño, un barco navegando en el mar, 
un loto en un lago, personas nadando.

Visualización de los chakras
Ahora desarrolle consciencia de los chakras y su localización en la co­
lumna. Mooladhar chakra en el perineo, entre los órganos urinario y 
excretorio. En las mujeres está en la base del útero. Consciencia en 
mooladhar. No contraiga el lugar, trate de sentir una contracción espon­
tánea allí. Imagine las contracciones, pero no contraiga a voluntad. 
Contracciones en mooladhar.

En seguida, en la base de la columna, está swadhishtan. En la colum­
na, detrás del ombligo, cstímanipur. Detrás del corazón estáanahat. En

garganta está viskuddki. En la parte superior de la columna vertebral

Yoga Hidra.

136



Prácticas

está ajna. En la parte superior y posterior de la cabeza está bindu. Y en 
la corona de la cabeza estásoAzurar. Trate de recordar la localización de 
los chakras. Repica los nombres mentalmente después de mí y mental­
mente toque la columna rápidamente en e! punto correcto. Incluso si 
no puede sentirlo, esto no importa.

Repita el nombre mentalmente después de mí: mooladhar, swadhisthan, 
manipur,. anahal, vishuddhi, ajna, bindu, sahasrar; bindu, ajna, vishvddhi, 
anahat, manipur, swadhisthan, mooladhar; swadhisthan, manipur, analiat, 
vishudddhi, ajna, bindu, sahasrar; bindu ajna, vishuddhi, anahal. inanipur, 
swadhisthan, mooladhar.

Pina!
Ahora, para completar la práctica, tome consciencia de codo el cuerpo. 
Piense: "Estoy practicando yoga nidra”. Visualice todo su cuerpo y a las 
demás personas que estén en el mismo lugar. Tome consciencia de todo 
lo que lo rodea. Tome consciencia de usted mismo. Dígase: "Estoy prac­
ticando yoga nidra. Todo el mundo a mi alrededor está practicando 
yoga nidra. Estoy visualizando mi cuerpo y a todo el mundo a mi alre­
dedor".

Luego, repita susankalpa tres veces. Si tiene uno, utilícelo.' Pero si no 
lo tiene, trate de encontrar uno. Si lo desea, puedo sugerirle el siguien­
te: "Estoy despertando mihundalini que habita en mooladhar chakra y se 
mueve a través de sushumna ascendiendo hacia sahasrar".

Tome consciencia de todo lo que lo rodea. Salga de! espíritu de yoga 
nidra y regrese a la consciencia normal. Abra sus ojos y lencamente 
siéntese.

Hari Om Tat Sat

137



T ranscripción  de una Clase Larga

Preparación

Relajación

Consciencia de los movimientos sutiles de la respiración 

Resolución

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, derecho/ 
izquierdo, por partes)

Contacto cuerpo/piso

Consciencia de las sensaciones ( calor/frío, pesadez/liviandad)

Visualización de los chakras



Prácticas

Introducción
El idioma que se utilice en las instrucciones no tiene importancia en el 
yoga nidra. Si la práctica se realiza en un idioma complemente desco­
nocido, en realidad se está pasando por alto el aspecto intelectual del 
yoga nidra. Por ejemplo, incluso si les dirijo la práctica en hindi y r.o en 
español, su consciencia se tornará aún más consciente. Lo importante 
es el tono de voz, la persona y la personalidad. Como no siempre hay 
un instructor disponible, la práctica puede realizarse escuchando un 
casete. Comience la cinta, acuéstese y escuche la voz, aun si no entien­
de el lenguaje. £1 sonido de la voz de una persona importante, como 
por ejemplo el jt/ru, tendrá un gran impacto en toda su estructura 
física y físico-emocional. Dado que no es la voz de una persona cual­
quiera, ésta actúa como una gracia o bendición. Incluso si Swamiji en­
señara en sánscrito, sería aún mejor porque es la melodid del lenguaje 
y su significado lo que va al interior de la consciencia y reestructura su 
percepción.

Preparación
Ahora alístese para la práctica-de'yoga nidra. Acuéstese y cúbrase, por 
lo menos los pies si es necesario. La cabeza debe descansar sobre una 
estera o cobija. Cierre los ojos y acuéstese en shavasana, las palmas 
hacia arriba, los pies un poco separados. Cualquier movimiento que 
desee hacer, por favor hágalo ahora de manera que durante los próxi­
mos 45 minutos no tenga que moverse.

Mantenga los ojos y la boca cerrados. Suspenda todo movimiento 
físico y acuéstese completamente inmóvil, en shavasana, como si fuera 
un cadáver. El cuerpo está cranquilo y bajo su control. Usted está aún 
consciente a pesar de que no permite que su cuerpo se mueva. No debe 
haber ningún movimiento físico. No mueva los dedos de los pies o las 
manes, la cabeza o las piernas; ninguna parte del cuerpo debe temblar, 
no debe apretar los músculos, no debe estirar el cuerpo.

Relajación
Ahora, lleve su consciencia adentro y comience a invesugar todo el cuerpo 
físico. Cada coyuntura y músculo debe estar completamente relajado. 
Relaje las palmas, los dedos, los pies, los dedos de los pies, los tobillos.



yoga Nidra

las pantorrillas, Jas rodillas, los muslos, las coivas, las manos, la cabeza 
y la nuca. Relaje todo el cuerpo. Investigue si hay alguna tensión. Si hay 
tensión, aflójela. Si los músculos están tensos, relájelos.

A partir de este momento no debe haber ningún movimiento físico. 
Durante el tiempo del yoga nidra, el cuerpo físico no debe moverse. No 
debe haber movimiento alguno por ningún motivo, no importa qué 
sienta, bien sea rasquiña, dolor, mosquitos o insectos picándolo. No 
importa qué suceda, no debe haber movimiento físico alguno. Esta es 
la primera y más importante condición para el yoga nidra.

Tampoco debe dormirse. El yoga nidra es la práctica para hacerlo 
más consciente, para elevar la consciencia interna sutil, no la capa bur­
da superior. Deje que todo el cuerpo permanezca tranquilo durante 
algún tiempo, y trabaje con ¡a consciencia sutil.

Consciencia de movimientos sutiles y la respiración 
AJiora que todo su cuerpo físico está tranquilo y sin movimiento, trate 
de experimentar todos los movimientos sutiles en el cuerpo. El cuerpo 
físico se está moviendo por sí solo, sin esfuerzo, a pesar de que tráte de 
controlarlo. ¿Qué partes se están moviendo? ¿Dónde está el movimien­
to? ¿Se están moviendo sus pies? ¿Sus dedos de los pies o de las manos 
o sus muslos se están contrayendo? ¿Está su cabeza volteada hacia un 
lado? ¿Se está moviendo su estómago o su pecho?

Sí, el estómago asciende y desciende; usted no lo está haciendo, está 
sucediendo solo y usted no va a suspenderlo. Simplemente obsérvelo. 
¿Cómo se realizan todos estos movimientos? ¿Ha descubierto la razón 
de todos los movimientos del ombligo, el estómago, el abdomen y el 
pecho?

Parece que se están expandiendo y contrayendo un poco todo el 
tiempo. La respiración está entrando y saliendo y como resultado de 
esto, parece que el pecho se está expandiendo y contrayendo sólo un 
poco. En ¡a garganta, entre las clavículas, también parece haber algún 
movimiento. La depresión de la garganta.parece moverse ascendente y 
descendentemente con la respiración.

La respiración fluye hacia.adentro y hacia afuera a través de las fosas 
nasales. La respiración es la causa de todo este movimiento interno, 
incluso de la palpitación en smhumna y en el entrecejo. A pesar de su

140



Pi ¿eticas

control, todavía hay movimiento en su cuerpo físico. Esto ha estado 
sucediendo solo las 24 horas del día desde el momento de su naci­
miento.

Tome consciencia de este movimiento, el movimiento de la respira­
ción, la inspiración y la expiración a través de las fosas nasales. Esta 
respiración está causando movimiento en muchas partes del cuerpo. El 
movimiento más burdo ocurre en e! abdomen, el estómago, el corazón, 
el pecho, la garganta y las fosas nasales. Son los movimientos más bur­
dos los que le estoy haciendo notar. Claro está que todo el cuerpo está 
vibrando, cada pelo del cuerpo y todos los peanas se están moviendo, 
pero generalmente no estamos conscientes de ello.

La respiración continúa entrando y saliendo de las tosas nasales. 
Particularmente observe el proceso de la respiración. El movimiento 
parece ser del ombligo a la garganta al inhalar y de la garganta al om­
bligo al exhalar. Manténgase observando, simplemente sea un testigo. 
Este es sakski bhava, la actitud de testigo.

Ahora deje que su consciencia rote entre el ombligo y la garganta. El 
movimiento de la’respiración puede ser a través de las fosas nasales, 
pero la consciencia debe ir del ombligo a la garganta y de la garganta al 
ombligo.

Resolución
Antes de comenzar la práctica de yoga nidra, formule un sankalpa, una 
resolución corta. La resolución puede ser de tres tipos: material, men­
tal o espiritual. Primero debe escogerse el tipo de resolución que se 
desea hacer. Algunas personas resuelven eliminar malos hábitos, curar 
enfermedades, servir a la humanidad de determinada manera o alcan­
zar un siddhi o poder misterioso..Sin embargo, es mejor no desperdi­
ciar el poder del sankalpa en cosas tan insignificantes. Una persona 
sabia hace el sankalpa de alcanzar las cualidades divinas o lograr el 
progreso en el sendero espiritual. Por lo tanto, piense bien antes de 
formular su sankalpa.

Escoja una cosa para su resolución en el yoga nidra. Usted es libre 
de escoger, yo no deseo influenciarlo. Usted puede formular cualquier 
resolución, cualquier cosa que piense. Sin embargo, el sankalpa debe 
ser muy breve, solo unas pocas palabras, y debe utilizarse la misma

141



frase cada vez que repica su sankulpa. Las palabras no deben cambiarse 
aun si el significado es el mismo.

Cada vez que practique yoga nidra, medicación o cualquieríadAzma, 
debe recordar su sankalpa al comienzo y repetirlo varias veces. Ahora 
puede decidir acerca de su sankalpa o esperar si !o desea. Si ya ha for­
mulado uno, recuérdelo ahora. Aunque usted no tiene que apurarse en 
la escogencia de su resolución, puede hacerlo ahora si sabe qué es lo 
que desea alcanzar, lo que desea ser o lo que quiere hacer en la vida.

Formule una resolución y fije el idioma de esa resolución. N'o la haga 
hoy en inglés, mañana en italiano y al día siguiente en hindú Cualquie­
ra que sea la frase y e! idioma que escoja, este debe ser siempre el 
mismo, hasta que la resolución se haya alcanzado.

E\sankalpa que se hace durante la práctica de yoga nidra siempre se 
cumple, nunca falla, pero no hay que ser impaciente; hay que esperar 
pacientemente y continuar practicándolo. Repita el sankalpa mental­
mente.

Ahora, continúe con la consciencia de su respiración. Asegúrese de 
que no está moviendo el cuerpo físico. Por favor, no se duerma v no 
caiga en la inconsciencia. No se pierda en ei pensamiento, manténgase 
consciente de lo que yo estoy diciendo. Sígame consciente y no mecáni­
camente. Sepa que está siguiendo lo que yo estoy diciendo.

Rotación de la consciencia
Ahora lo guiaré por las diferentes partes del cuerpo físico. Una por 
una, llevaré su consciencia a todas y cada una de las partes de su cuerpo 
físico. Al mismo tiempo, visualizará cada parce y repetirá su nombre 
mentalmente. No va a realizar ningún movimiento físico, solamente va 
a mover su consciencia. Visualice la parte específica que yo nombro y 
diga su nombre mentalmente. Vaya a la misma velocidad que yo. Voy a 
moverme de una parte a ocra y usted me seguirá con su consciencia.

(lado derecho)
Prepárese para mover su consciencia; rio mueva el cuerpo. Ahora 
visualice el pulgar derecho y diga mentalmente pulgar derecho, segun­
do dedo, cercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo. Visualice los cinco 
dedos al mismo tiempo, palma de la mano, dorso de la palma, muñeca, 
antebrazo. Solamente lo estoy guiando por el lado derecho. Poste-

¡bga Nidra

142



Prácticas

nórmente le diré cuándo cambiarse al izquierdo. Visualice ei codo de­
recho, el brazo, el hombro, la axila, el lado derecho del pecho, la cintu­
ra, la cadera, la nalga, el muslo, la corva, la rodilla, la pantorrilla, el 
tobillo, el talón, el empeine, el dedo gordo derecho, el segundo dedo, 
el tercero, el cuarto, ei quinto, los cinco dedos al mismo tiempo.

(lado izquierdo)
Ahora, lleve su consciencia al lado izquierdo. De la misma manera como 
visualizó las partes del lado derecho, ahora visualice las partes del lado 
izquierdo. Comience con el pulgar izquierdo, el segundo dedo, e! ter­
cer- dedo, el cuarto dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo 
tiempo, la palma de la mano, el dorso de la palma, la muñeca, ei ante­
brazo, el codo, el brazo, el hombro, la axila, el lado izquierdo del pe­
cho, el costado, la cintura, la cadera, la nalga, el muslo, la corsa, la 
rodilla, la pantorrilla, el tobillo, el talón, la planta del pie, e! empeine, 
el dedo gordo izquierdo, el segundo dedo, el tercero, el marco, el quin­
to, los cinco dedos a! mismo ciernpo.

(derecho/izquierdo)
Ahora lo llevaré desde los dedos de los pies hast3 la.corona de la cabe­
za. Prepárese, aliste su consciencia para moverse desde los dedos de los 
pies hasta la cabeza. Dedo gordo del pie derecho, segundo dedo, terce- . 
ro, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. El dedo gordo del 
pie izquierdo, el segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos 
al mismo tiempo. Visualice los cinco dedos al mismo tiempo.

.Ahora mueva su consciencia a la derecha y a la izquierda a medida 
que yo nombro las partes alternadamente. La planta del pie derecho, la 
planta del pie izquierdo, ambas plantas al mismo tiempo. El calón dere­
cho, el talón izquierdo, los dos talones al mismo tiempo. El tcbiilo dere­
cho, el tobillo izquierdo, ambos tobillos al tiempo. La pantorrilla dere­
cha, la pantorrilla izquierda, ambas pantorrillas al tiempo. La rodilla 
derecha, la rodilla izquierda, ambas rodillas al tiempo. El muslo dere­
cho, el muslo izquierdo, ambos muslos ai tiempo. La corva derecha, la 
corva izquierda, ambas corvas al tiempo. La nalga derecha, la nalga 
izquierda, ambas nalgas al tiempo. La cadera derecha, ¡a cadera iz­
quierda, ambas caderas al mismo tiempo. La cintura, la parte inferior 
del abdomen, la parte superior, del abdomen, codo el abdomen. El lado 
derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, codo el pecho. La cla­

r o



vícula derecha, la clavícula izquierda, la parte de en medio de las claví­
culas, la garganta.

El hombro derecho, el hombro izquierdo, el brazo derecho, el brazo 
izquierdo, el codo derecho, el codo izquierdo, la mano derecha, la mano 
izquierda. El pulgar derecho, el segundo dedo, el tercer dedo, el cuarto 
dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo tiempo, la palma de la 
mano, el dorso de la mano. El pulgar izquierdo, el segundo dedo, el 
tercer dedo, et cuarto dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo 
tiempo, la palma de la mano, el dorso de la mano.

Los hombros, la parce superior de la espalda, la parte de la mitad de 
la espalda, la parte inferior de la espalda. Lado derecho de la espalda, 
lado izquierdo de la espalda, cod2 la columna. L2 nuca, parce de en­
frente del cuello, todo el cuello.

La quijada, el labio inferior, el.labio superior, ambos labios al mismo 
tiempo, los dientes, la lengua. La mejilla derecha, la mejilla izquierda, 
ambas mejillas. La fosa nasal derecha, la fosa nasal izquierda, ambas 
fosas, la punta de la nariz, toda la nariz. El parpado derecho, el párpa­
do izquierdo, el ojo derecho, el ojo izquierdo, los dos ojos al mismo 
tiempo. La ceja derecha, la ceja izquierda, el entrecejo. El temporal 
derecho, el temporal izquierdo, la frente,, la parce posterior de la cabe­
za, la corona de la cabeza, coda la cara, toda la cabeza.

(por partes)
Ahora tomaré el cuerpo por partes. Todo el brazo derecho, todo el 
brazo izquierdo, toda la pierna derecha, toda la pierna izquierda, toda 
la parte de enfrente, toda la parte de atrás, todo el lado derecho del 
cuerpo, todo el lado izquierdo del cuerpo. Todo el cuerpo, codo el cuer­
po, todo el cuerpo.

Contacto cuerpo/piso
Vea todo su cuerpo físico acostado sobre el piso como si lo estuviera 
mirando desde afuera. Tome consciencia de los puntos de contacto enere 
el piso y su cuerpo físico. Tome consciencia de las partes de su cuerpo 
físico que absorben energía del piso. Tome consciencia de la parte fron­
tal del cuerpo derivando prana del aire. Sienta las vibraciones áeprana 
moviéndose a través de su cuerpo.

Como resultado de esta práctica, el cuerpo se ha tornado completa­
mente tranquilo. Tome consciencia de los ocros cuerpos que lo rodean.

yoga .Yúira

144



Prácticas

Tome consciencia de que yo lo estoy instruyendo en la práctica y de que 
me está siguiendo mentalmente. Experimente tranquilidad, paz y si­
lencio. Tome consciencia de todo lo que rodea su cuerpo. Todo el cuer­
po, todo el cuerpo, todo el cuerpo.

Por favor, no se duerma. Este es el secreto del yoga nidra. No debe 
dormirse, especialmente si está practicando con objetivos espirituales. 
En la práctica de yoga nidra no se escá ni totalmente dormido ni total­
mente despierto, sino en un punto medio. La consciencia está funcio­
nando con un poco de percepción. Si desea alcanzar el estado del yoga 
nidra, evite dormirse y no se pierda en el pensamiento. Trate de no 
tornarse inconsciente. No escuche mecánicamente. Escuche las instruc­
ciones cuidadosamente. Sígalas y practique lo que se dice.

Consciencia de las sensaciones
(calor)

Ahora, visualice todo el cuerpo acostado sobre el piso completamente 
relajado y tranquilo. Sienta el cuerpo completamente caliente. Trate de 
experimentar la sensación de calor en todo el cuerpo. Recuerde la sen­
sación de estar muy, muy caliente, bien sea por el sol del verano, la 
calefacción o ropa abrigada. Trate de crear ahora la sensación de calor. 
Trate de sentir la sensación de calor exactamente de la misma manera 
como la ha experimentado en el pasado. Si nunca ha sentido calor 
extremo, trate de sencirlo ahora.

(frío)
Ahora cambie la sensación. Trate de sentir frío, frío intenso, como si 

estuviera afuera con un viento helado, vistiendo ropa delgada. ¡Cómo 
sería de frío! Trate de sentir el frío a través de un esfuerzo consciente, 
porque aquí no hay viento frío. No hay influencias externas que afecten 
el cuerpo, que hagan que sienta frío. Cree la sensación de frío con su 
consciencia. Trate de experimentar este frío.

(pesadez)
Ahora trate de experimentar pesadez en el cuerpo físico. El cuerpo se 
está volviendo más y más pesado. Se ha vuelto tan pesado, que usted ya 
no es capaz de mover ninguna de sus partes. Ni siquiera puede levan­
tar una ceja. No es capaz de mo\ er sus dedos de los pies o de las manos; 
su cuerpo se ha vuelto muy pesado.

145



Yoga Nidra

(liviandad)
Ahora experimente la sensación de liviandad a través de todo el 

cúerpo, no pesadez sino liviandad. Sienca que el cuerpo se está vol­
viendo más y más liviano, como si no tuviera peso en absoluto. Su cuer­
po es can liviano, tan liviano como un algodón. Trate de experimentar 
la liviandad en. codo el cuerpo físico.

Visualización de los chakras
Ahora vamos a la consciencia de los chakras: mooladhar, swadhisthan, 
manipur, anahal, vishuddhi, ajna y sahasrar. Sahasrar está localizado en la 
corona de la cabeza. Está asociado con el cuerpo picuicario. Ajna, el 
ckaba guru, está detrás del entrecejo. Escá asociado con el cuerpo pineal 
en la parte superior de la columna. Luego está mshuddhi, localizado en 
la columna vertebral, detrás de la garganta, donde se sienten las palpi­
taciones. Más abajo está anahat, detrás del corazón; manipur, decrás del 
ombligo; sruadhisian, en el tercer disco del sacro; mooladhar, en la base 
de la columna dentro del perineo.

Estos centros son intersecciones de ramas del sistema nervioso. Son 
simbólicas y siempre están representadas por flores de loto de diferen­
tes colores.

Trate de recordar la localización de cada ckakra a medida que se 
nombra. Mooladhar en la base de la columna, sxuadhisthan en el tercer 
disco del sacro, manipur detrás del ombligo en la columna vertebral, 
anahat decrás del corazón, vishuddhi detrás de la garganta, ajna en la 
parte superior de la columna y sahasrar en la corona de la cabeza. Este 
cuerpo liviano que está experimentando es capaz de ver el cuerpo sutil 
dentro de usted y los lugares donde están localizados los chakras.

Final
Ahora alístese para el final de la práctica. Nuevamente, recuerde su 
sankalpa y repítalo mentalmente. Sin abrir los ojos, puede sentarse en 
silencio. Ahora coloque las palmas sobre los ojos y manténgalas allí 
durante un tiempo. Ahora bájelas y mueva el cuerpo de manera si­
lenciosa y gradual sin estirarse o tocar a alguien. Siéntese con la 
cabeza derecha, los ojos cerrados y las palmas sobre las rodillas. 
Vamos a cantar Om tres veces al mismo tiempo. Inhale profunda­
mente... Om, Om, Om.



Visualización de los Chakras

Preparación

Relajación (respiración/Soham)

Resolución

Rotación de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, toda 
parte de enfrente, coda la cabeza y cara. La espalda)

Visualización de los chakras

Resolución

Final



Toga Ki¿ra

Preparación
Acuéstese en el piso con los pies ligeramente separados. El dorso de las 
manos y los codos deben estar tocando el piso y su cabeza debe estar 
hacia arriba. Relaje todo el cuerpo. Afloje su cuerpo físico. No deje que 
haya ninguna tensión en parte alguna de su cuerpo. Relaje cada parte 
de su cuerpo más y más. Cuando todo el cuerpo se afloje y relaje, co­
mience a relajarse mentalmente también. Acomódese .tanto como le 
sea posible, de manera que no tenga que mover el cuerpo hasta que yo 
diga Han Oír, Tal Sai a! final de ¡a práctica.

Inspeccione todo su cuerpo físico y asegúrese de que esté flojo y 
relajado. Los dedos están sueltos, sin tensión y los dedos de los pies no 
se están moviendo. Están quietos y relajados. Los muslos y pies no es­
tán temblando: están quietos y relajados. La cabeza está boca arriba y 
todo el cuerpo está acostado cómodamente sobre el piso. Es como un 
cadáver, tranquilo, quieto, inmóvil. Mantenga esta tranquilidad e in­
movilidad hasta que yo le diga que se mueva.

R e la ja c ió n

Tome consciencia de la respiración natural y normal, la respiración es­
pontánea y-sin esfuerzo. Sea testigo de su entrada y salida sin hacer 
esfuerzo alguno para exhalar. Al mismo tiempo, respire y sea conscien­
te. La respiración entra del ombligo a la garganta y sale de la garganta 
a! ombligo. Claro está que este proceso se realiza todo el tiempo, pero 
ahora usted lo experimenta conscientemente. El proceso de la respira­
ción natural hace que todo el cuerpo se mueva y tiemble. En algunos 
casos, el movimiento es lento y ett otros, rápido. .Algunas veces es fuerte 
y otras, suave. Sienta que el estómago sube y baja y también sienta la 
depresión de la garganta.

Ahora tome consciencia de la respiración natural. En el proceso na­
tural de la respiración, ésta va del ombligo a la gaiganta y de la gargan­
ta al ombligo. Observe cada respiración, no deje pasar inadvertida ni 
una sola inhalación o exhalación. Para que la consciencia sea más cons­
tante y continua, puede utilizarse un mantra, bien sea el mantra perso­
nal, el mantra de! guru. o un mantra general. Se puede utilizar Om o 
Soham si no se úene mantra personal. Desde el ombligo hasta la gar­
ganta So y desde la garganta hasta el ombligo Ham. Si la dirección de la

148



Prácticas

respiración cambia, al igual que el mantra que se vuelve Hamso, no hay 
que preocuparse pues esto es natural. Esto sucede por algún tiempo; 
entonces se ha unificado con la respiración. Continúe So desde el om­
bligo y Ham desde la garganta.

Por favor, manténgase despierto y consciente de lo que yo estoy di­
ciendo y de lo que usted está haciendo. No se pierda en los pensamien­
tos, no caiga en la inconsciencia. Durante el período del yoga nidra hay 
que evitar dormirse. No debe moverse o dormirse a menos que yo se lo 
indique.

Resolución
Ahora recuerde su sankalpa. Repita el sankalpa: Repka el sankalpa. Re­
pita el sankalpa.

Rotación de la consciencia
Ahora, rápidamente lo llevaré a través de las diferentes partes del cuer­
po físico. Usted debe visualizarlas y repetir sus nombres mentalmente 
después de mí.

(lado derecho)
Comience por el lado derecho. Pulgar derecho, segundo dedo, tercero, 
cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. Palma de la mano 
derecha, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, codo, brazo, hombro, 
axila, costado, cintura, cadera, nalga, muslo, corva, rodilla, pantorrilla, 
tobillo, talón, planta del pie. Dedo gordo derecho, segundo dedo, ter­
cero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. Visualice los 
cinco dedos al mismo tiempo.

(lado izquierdo)
Vaya al lado izquierdo de su cuerpo físico. Comience con el pulgar, 
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos a! mismo tiem­
po. Palma de la mano izquierda, dorso de la mano, muñeca, antebrazo, 
codo., brazo, hombro, axila, costado, cintura, cadera, nalga, muslo, cor­
va, rodilla, pantorrilla, tobillo, talón, planta del pie. Dedo gordo iz­
quierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mis­
mo tiempo.

(toda la parte frontal)
Ahora aliste su consciencia para viajar de manera alternada por el lado 
derecho y el izquierdo, desde los dedos de los pies hasta la cabeza.

149



Yoga Nidra

Comience por el dedo gordo derecho, segundo dedo, tercero, cuarto, 
quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. El dedo gordo izquierdo, se­
gundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. 
La planea del pie derecho, la planta del pie izquierdo, ambas plantas. 
El talón derecho, el talón izquierdo, ambos talones. Ei cobiilo derecho, 
el tobillo izquierdo, ambos tobillos. La pantorrilla derecha, la pantorri­
lla izquierda, ambas pantorrillas. La rodilla derecha, la rodilla izquier­
da, ambas rodillas. El muslo derecho, el muslo izquierdo, ambos mus­
ios. La con/a derecha, la corra izquierda, ambas corvas. La nalga derecha, 
in nalga izquierda, ambas nalgas. La cadera derecha, la cadera izquier­
da, la cintura, la parte inferior del abdomen, la parte superior del ab­
domen, todo el abdomen, el ombligo, el estómago, el lado derecho, el 
lado izquierdo. El lado derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, 
la parte central del pecho, la depresión del pecho, todo el pecho. El 
hombro derecho, el hombro izquierdo; la axila derecha, la axila izquier­
da; el brazo derecho, el brazo izquierdo; el codo derecho, el codo iz­
quierdo; el antebrazo derecho, el antebrazo izquierdo; la muñeca dere­
cha. la muñeca izquierda; la palma derecha, ei dorso de la mano, la 
palma izquierda, el dorso de la inano. El pulgar derecho, segundo dedo, 
tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. £1 pulgar 
izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarco, quinto, los cinco dedos al 
mismo tiempo. El hombro derecho, el hombro izquierdo, la clavícula 
derecha, la clavícula izquierda, el lugar en medio de las clavículas, la 
depresión del cuello, la nuca, toda el cuello.

(cab eza  y cara)
Q uijada, labio inferior, labio superior, am bos labios; m ejilla  d erech a , 
m ejilla  izqu ierda, am bas m ejillas; oreja derech a, oreja izqu ierda , am bas  
orejas; todos los d ien tes , la lengu a , la fosa nasal d erech a , fosa nasal 
izqu ierda, la pun ta  d e  la nariz, la base de la nariz, toda  ia nariz; el 
p árp ad o  d erech o , e l p árp ado izqu ierdo, el o jo  d erech o , el ojo  izq u ier­
d o , la ceja derecha, la ceja izqu ierda, am bas cejas; el en trecejo , e l te m ­
p oral d erech o , e l tem poral izqu ierdo, la frente, la p arte p o ste r io r  d e  la  
cabeza, la corona d e  la cabeza, toda la cara, tod a  la cabeza .

(Parte de atrás)
O m o p la to  d e r e c h o , o m o p la to  iz q u ie r d o , lu g a r  en  m e d io  d e  los  
o m o p la to s , la parte su p erior d e !a espald a , e l cen tro  d e  la esp a ld a , la 
p arte in ferior d e  la esp a ld a , el lad o  d erech o  d e  la e sp a ld a , el lado iz-



Prácticas

quiérelo de ia espalda, toda la espalda, toda la columna vertebral. Des­
de mooladhar hasta ajna, visualice coda la columna, no solo las vértebras 
externas sino también la delicada columna vertebral interior. Visualice 
toda la columna como una cuerda, una cuerda corrugada acostada en 
el piso. Es como una cadena hecha de anillos de hueso vivo que están 
acostados en una línea recta sobre el piso. Siente cada parte de ella, 
desde mooladhar hasta ajna.

Visualización de los chakras
Visualice su columna acostada sobre el piso, sóio la columna y ninguna 
otra parte del cuerpo. Sienta como si estuviera cerca, observándola. En 
la parce inferior de la columna vea una vara saliendo desde adentro. En 
la parte superior de la vara se escá formando una flor y alrededor de 
ella hay varias hojas, hojas hermosas verdes y redondas con gotas de 
rocío brillando sobre ellas como perlas. Si sacude las hojas, las perlas se 
fragmentan en muchas gotas pequeñas. Si las vuelve a sacudir, ¡as gotas 
pequeñas se vuelven nuevamente perlas grandes. Al sacudir las hojas, 
el agua se junta y luego se dispersa en fragmentos.

La flor de ¡oto en mooladhar es rojo oscuro y tiene cuatro pétalos. 
Usted la está viendo desdé encima porque la raíl escá debajo de la 
columna vertebral, que está acostada sobre el piso. Luego, en la base de 
la columna, está swadhislham-, vea un loto bermellón de seis pétalos. Las 
hojas también tienen gotas de agua sobre ellas igual que en mooladhar. 
Usted puede sacudirlas lo mismo que en mooladhar v toda el agua se 
dispersa formando muchas gotas que parecen perlas.

El agua nunca coca los pétalos de la flor de loto. Aunque el loto tiene 
su raíz en la parte inferior del lago, y se eleva sobre el agua, sin embar­
go sus pétalos nunca se mojan. Por lo canto, los sabios y yoguis nos 
aconsejan ser siempre can desapegados de todo en el universo como las 
hojas del loto del agua, completamente desapegadas. El loto sale del 
agua,.y aunque solamente sobrevive en el agua, no se moja; el agua no 
puede tocarlo. De la misma manera, todos vivimos en el mundo, come­
mos, disfrutamos y sufrimos, practicamos sadliana y hacemos muchas 
cosas; sin embargo, debemos estar desapegados de todo esto.

Ahora en manipur, detrás del ombligo, visualice un loco amarillo de 
diez pétalos. Vea las hojas debajo, brillando con gotas de rocío como si

M I



Yoga Nidra

fueran perlas. Detrás del corazón, en anahat chakra, vea un loto de doce 
pétalos azules. También tiene muchas hojas debajo, cubiertas con mu­
chas gotas de rocío pequeñas. Visualícelas: En viskuddhi, detrás de la 
garganta, hay un loto violeta de dieciséis pétalos con muchas hojas de­
bajo y gotas de rocío que brillan sobre ellas como perlas. En ajna, detrás 
del entrecejo, vea un loto gris de dos péta|os con dos hojas debajo cu­
biertas con gotas de rocío como perlas. Y la luna llena radiante está 
encima de ellas, más o menos a tres pulgadas de distancia. Encima de 
ajna chakra, en la parte superior y posterior de la cabeza, esiÁbindu. Allí 
encontrará una luna llena brillante y si va más allá aún, encima de la 
luna llena, a tres pulgadas de distancia, verá un loto rojo de mil pétalos 
en sahasmr.

Hav muchos pétalos en sahasrar y las gotitas de rocío son como cora­
les que fulguran rodeando su base. .Ahora regrese nuevamente a la luna; 
es tan silenciosa, tranquila, pacífica y fresca. Luego vaya a ajna: vea las 
gotas de rocío en las hojas en ajna... en viskuddhi... en anahal... en 
manipur... en swadhislitan... en mooiadkar. A medida que la luna las gol­
pea, ias gotas de agua sobre sus hojas brillan como miles de joyas. Algu­
nas se ven sencillas, otras como perlas y otras parecen corales, todo 
.depende de su ángulo de visión. Brillan como diamantes, como piezas 
de oro y plata, como muchas lunas, como estrellas. Y estas flores sólo se 
ven por la luz que reflejan esas preciosas gotas brillantes.

Una vez más, visualice mooladhar con todas sus hojas y las gotas de 
rocío sobre ellas. Luego swadhisthan... manipur... anahat.:. viskuddhi... 
ajna... bindu... sahasmr. En sahasrar, vea el loto de mil pétalos, vea los 
hojas con las gotitas de agua brillando comojoyas. Sienta las cualidades 
de los diferentes chakras y cualquier sensación que emane de ellas. Otra 
vez: sahasrar... bindu...ajna... vishuddhi... analiat... manipur...swadhisthan... 
mooladhar.

Ahora coloque todo su cuerpo físico sobre una flor de loto. Todo su 
cuerpo está acostado relajado sobre el loto y la flor se está fusionando 
con su cuerpo físico..

Resolución
.Ahora recuerde su resolución, susarikalpa. Repita susankalpa. Repita su 
sankalpa. Repita su sanhalpa.

152



Prácticas

Final
Ahora tome consciencia de su cuerpo físico, el cuerpo burdo, mortal. 
Tome consciencia de su posición, acostado en shavascna, practicando 
yoga nidra. Y como resultado de esta relajación, todo ei cuerpo, a nivel 
físico, mental y emocional, se ha vuelto tranquilo, silencioso y pacífico, 
pero aun así se siente fresco, revivido y energetizado. Todo el cuerpo... 
tome consciencia de todo el cuerpo.

Tome consciencia de todo lo que lo rodea. Tome consciencia de us­
ted y de mí en esta habitación... Tome consciencia de que lo estoy guiando 
en el yoga nidra y que usted lo está practicando. Tome consciencia de 
todo lo que lo rodea... todo lo que lo rodea... todo lo que lo rodea.

Ahora, sin sacudir el cuerpo o abrir los ojos, siéntese mirando hacia 
mí. Siéntese msukhnsarui con ¡a cabeza y la columna rectas. Ahora inhale 
y mientras exhala, cante Om.

Hari Om Tat Sat

153



Yoga N id ra  para  N iños

Preparación

Rotación de la consciencia (partes del cuerpo, contacto cuerpo/piso)

Respiración (en una burbuja, contando las respiraciones)

Visualización interna de amor

Otras ideas para visualización guiada

Consejo para instructores

Visualizaciones alternativas 
Visualización de luz interior 
Visualización de la naturaleza 
Volviéndose un frutal



Práclicas

Enseñando yoga a los niños
El yoga nidra pueden practicarlo incluso niños pequeños, teniendo en 
cuenca su naturaleza y sus necesidades especiales. Es difícil que los ni­
ños entre los 8 y los 14 años permanezcan quietos en un lugar aun por 
10 minutos. Sin embargo, se relajan mucho más rápido y más profun­
damente que los adultos. Por lo canto, sesiones de 10 o 15 minutos son 
suficientes.

La rotación de la consciencia a través de las diferentes partes del 
cuerpo es muy efectiva v el interés de los niños más pequeños puede 
renovarse mediante fantasías que estimulen su imaginación. Por ejem­
plo, imaginen una mariposa parando aquí y allá, visualicen luces que se 
prenden y apagan en cada parte del cuerpo, exploren el cuerpo como 
si fuera una isla. Las posibilidades sólo están limitadas por la imagina­
ción del instructor.

Secuencias de visualizaciones cortas y sencillas son también parte 
importante del yoga nidra para los niños, mientras que en los adultos 
esta práctica no es adecuada hasta tanto no se consiga el arte de la 
simple relajación física y mental mediante prácticas preliminares. Ep. 
general, los niños están mucho menos tensos y preocupados que los 
adultos. Están más abiertos y receptivos a la experiencia del yoga nidra.

Preparación
El yoga nidra puede practicarse en cualquier posición, pero para sesio­
nes largas es mejor acostarse sobre la espalda en el piso. Asegúrese de 
que la cabeza, la nuca y los hombros estén en una línea recta. Las ma­
nos están a los lados con las palmas hacia arriba, las piernas estiradas 
con los pies un poco separados.

Comience con la tensión y relajación progresiva de las parces del 
cuerpo, empezando con los pies y las piernas y terminando con los 
músculos faciales. El niño debe luego relajarse en shavasana y seguir las 
instrucciones de la rotación de la consciencia a través del cuerpo.

Rotación de la consciencia
Relaje todo el cuerpo. Exhale todas sus tensiones y preocupaciones. 
Sienta que se está volviendo muy pesado. Tome consciencia de las par-

155



tes del cuerpo que estoy nombrando, pero no las mueva. Solamente 
sienta las partes y siga mi voz. No se vaya a dormir.

Tome consciencia de la mano derecha. El pulgar derecho, segundo 
dedo, tercero, cuarto, quinto, toda la mano derecha, todo el brazo dere­
cho, el hombro, el iado derecho del pecho, la cintura, la cadera, toda la 
pierna derecha, el pie izquierdo, los dedos del pie, el gordo, el segun­
do, el tercero, el cuarto, el quinto, los cinco dedos al mismo tiempo.

Ahora vaya a la mano izquierda. Tome consciencia del pulgar iz­
quierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, I quinto, toda la mano izquier­
da, iodo el brazo izquierdo, el hombro, el lado izquierdo del pecho, la 
cintura, la cadera, toda la pierna izquierda, el pie izquierdo, los dedos, 
el primero, el segundo, el tercero, el cuarto, el quinto, los cinco dedos 
al mismo tiempo.

Sient3 ios dos pies al mismo tiempo, las dos piernas al mismo tiem­
po, las nalgas, el estómago, el pecho, la espalda, los omoplatos, los dos 
brazos, la nuca, la cabeza, el cuero cabelludo, la fíente, los ojos, la oreja 
derecha, la oreja izquierda, la nariz, la mejilla derecha, la mejilla iz­
quierda, la boca, los labios, la lengua, los dientes, la quijada, Loda la 
cara, toda la cabeza, toda la nuca, toda la espalda, las extremidades. 
Todo el cuerpo... todo el cuerpo... todo el cuerpo.

Sienta el contacto entre su cuerpo y el piso. Tome consciencia de la 
parte posterior de su cabeza donde toca el piso. De los omoplatos, la 
parte de atrás de los brazos, ¡as nalgas, las pantorrillas, los talones.

Consciencia de la respiración. Sienta que cscá respirando en una 
burbuja hermosa y transparente. Cada vez que inhala, la burbuja se 
expande; cada vez que exhala, la burbuja se contrae.

Ahora cuente el número de respiraciones de manera descendente 
desde 10 hasta 0. Sea cuidadoso de no perder la cuenta o perder una 
respiración.

De manera alternativa, puede imaginarse la respiración pasando 
hacia adentro y hacia afuera del ombligo o hacia adentro y hacia afuera 
de la fosa nasal izquierda y luego de la fosa nasal derecha.

Yoga Nidi a

Visualización de amor interno
Relaje su cuerpo y tome consciencia de su corazón en medio de su 
pecho. Asegúrese de que su boca permanece cerrada e imagine que

156



Prácticas

está inhalando y exhalando a través del corazón. Usted debe respirar 
profundamente y estar completamente consciente de cada inhalación y 
cada exhalación.

Imagine que el aire que está respirando es de color dorado... es 
como una llovizna... y usted está llevando esta llovizna dorada dentro 
de su cuerpo a través dei corazón y esparciéndola adentro.

Llene su cuerpo de esta llovizna dorada. Sienta que cada vez que 
inhala está limpiando todo su cuerpo con esta llovizna y ésta le está 
dando muchas cualidades buenas. Le da todo tipo de bondad, amor, 
honestidad, cooperación, entendimiento, paz y felicidad. A medida que 
exhala, todas las cosas que no le gustan de usted mismo salen de su 
cuerpo: infelicidad, desobediencia, ira, maldad, crueldad, disgustos... 
todo esto se lo lleva la llovizna dorada.

Tome consciencia del latido de su corazón. Escuche el permanente 
latido de su corazón. Imagine que en su corazón la llovizna dorada ha 
tomado la forma de un huevo dorado. El huevo dorado se abre y allí, en 
su corazón, sentado sobre una hermosa flor, hay un pequeño ser, del 

• tamaño de-su pulgar. Este pequeño ser está rodeado por una nube de 
luz brillante. Está sentado muy quieto y silencioso y lo está mirando y 
enviándole su amor y su felicidad. Déjese llenar,por su amor.

Este hermoso ser le está dando mucho amor y entre más amor le da, 
más brillante se vuelve su luz. Le da tanto amor, que usted no lo puede 
mantener todo adentro y debe enviarlo afuera a otras personas. Piense 
en sus padres, hermanos y hermanas, y envíeles este amor. Piense en 
todas las personas enfermas, infelices y tristes en el mundo y envíeles 
este amor. Piense en todas las personas que no le gustan y envíeles este 
amor. Entre más amor envíe, más amor le da este pequeño ser. Ahora 
tome consciencia de esta habitación en la que están sentados. Llenen 
esta habitación con este amor que está dentro de ustedes.

F in a l

A hora  tra iga  n u ev a m en te  su a ten ción  al cu erp o  que está  a co sta d o  en  el 
p iso  en  shavasana, la p o sic ió n  d el cadáver. A cuérdese d e  las cosas q ue lo  
rod ean  y d e  lo s  so n id o s  que llegan  d e  afuera. P ropóngase a lg o  p o sitiv o  
o  h aga  u n a  re so lu c ió n  para  e l d ía  d e  hoy. D ígala  m en ta lm e n te  en  p a la ­
bras sen c illa s . R ep íta la  tres veces y gu árd ela  m uy p ro fu n d a m en te . A ho-

157



ra, lenta y suavemente, comience a mover el cuerpo. Cuando esté segu­
ro de que está completamente consciente de lo que lo rodea, por favor, 
siéntese en una posición cómoda con las piernas cruzadas y los ojos 
cerrados y cante Om conmigo tres veces.

Nota para el instructor: después de esta práctica, pida a los niños 
discutir sus experiencias con usted, pregúnteles cosas como: “¿Pudo 
sentir el pequeño ser en su corazón? ¿Está aún ahí? ¿A quién se pare­
cía? ¿De qué color era la flor sobre la que estaba sentado? ¿Cómo se 
siente ahora?”, etc.

O tras ideas para visualización guiada
Las siguientes ideas pueden ser expandidas, modificadas o utilizadas 
para inspirar su propia creatividad:
1. Imagine que está flotando en el espacio infinito, entre los planetas y 

las estrellas. Visite y explore algunos planetas antes de regresar a la 
Tierra.

2. Imagine que usted es un pájaro, una esponjosa nube blanda, un 
avión, una cometa, un submarino, etc.

3 Imagine que usted es un zapato y trate de retomar cada paso que ha 
dado en el día.

4. Haga una visita al circo o a un festival.
5. Lea una historia fantástica de los Putañas, Las mil y una ncckes, Hans 

Chrislian Andersen. u otro libro parecido.
No introduzca la secuencia de visualización hasta que haya alcanza­

do la relajación de todo el cuerpo y la respiración. La secuencia de 
visualización debe continuar por mas de cinco minutos pues de otra 
manera puede perderse la concentración.

Consejos para los instructores
1. Adapte las prácticas de acuerdo con la edad particular y el entendi­

miento del niño o de los niños.
2. Si está dirigiendo sesiones de grupo, es mejor cuando se reúnen seis 

o siete niños de la misma edad.
3. Siempre que sea posible, utilice una habitación espaciosa y aireada y 

que tenga una vibración agradable.

Yoga Nidra

158



Prácticas

4. .Ai final de cada sesión, haga una charla corta o pida que los niños 
dibujen, coloreen o actúen lo que experimentaron durante la prácti­
ca. Permita que cada niño aporte su experiencia. Quienes son tími­
dos deben ser estimulados para que hablen sobre lo que rieron y 
experimentaron. Reafirme las experiencias de cada uno y asegúrese 
de que ninguno esté confundido, perdido o descontento.

Visualizaciones A lternativas

Visualización de la luz interior
Imagine una estrella brillante en la parte superior de su cabeza, irra­
diando rayos de energía y luz. Esta estrella ilumina todo lo que hay en 
su mente, de la misma manera como la luz del sol ilumina toda la tie­
rra. Usced puede dirigir su luz interior hacia cualquier cosa que quiera 
ver y esta hará que se le aparezca.

Imagine una hermosa rosa roja, brillando con el rocío de la mañana. 
La luz de su escrella está iluminando el botón de rosa desde adentro. 
Lentamente, los pétalos comienzan a abrirse dejando ver ios delicados 
estambres en el centro.

Hay muchas más cosas hacia las cuales puede dirigir su luz interior. 
Solamente nombraré unas pocas. Sin abrir ¡os ojos, trate de visualizar 
e iluminar los diferentes objetos a medida que yo los nombro, pero no 
se preocupe si no es capaz de verlos todos.

Una pelota roja de caucho, una playa de arena, conchas de colores 
brillantes, pescados nadando en el agua, una cometa volando alto en el 
cielo, un gato durmiendo, una mariposa entre las flores, el arco iris en 
e! cielo, una cascada de agua, una bomba verde, un bus de colegio, 
niños jugando, un monje en medicación, una montaña cubierta de nie­
ve, el amanecer, el cielo azul, nubes esponjosas, un pájaro en un árbol, 
un boce en el río, un cuadrado amarillo, un triángulo rojo, un círculo 
blanco, un punto negro.

Ahora lleve su estrella al entrecejo y trate de visualizarla allí durance 
unos pocos segundos, iluminando todo su cerebro y mente y aumen­
tando su habilidad de estudiar y aprender, de lograr todo lo que quiere 
hacer en la vida.



V is u a l iz a c ió n  d e  la  n a tu r a le z a

Imagine que está afuera caminando a través de un hermoso jardín. Es 
temprano en I2 mañana y está completamente solo. No hay nadie a su 
alrededor. Solamente está usted para disfrutar la belleza de la natu­
raleza.

Tome consciencia de la tierra debajo de sus pies descalzos. Se siente 
fría y muy agradable. Ahora vea todas las plantas y árboles creciendo 
fuera de la tierra a medida que usted pasa a su lado.

Escuche. Oiga el sonido fuerte de un trueno. Mire hacia arriba. El 
cielo se ha vuelto muy oscuro y ha comenzado a llover. Usted está de 
pie sobre un pasto muy verde y está mirando las gotas de lluvia que 
saltan sobre las hojas del pasto. Huela la tierra mojada y sea testigo de 
la tormenta í\'o le dé miedo mojarse, relájese y deje que su cuerpo se 
moje completamente, no importa. Es muy agradable estar mojado.

Ahora la tormenta ha terminado. El sol comienza a brillar a través 
de las nubes. Sienta el calor del sol sobre su pie!. Va no está mojado. Sus 
ropas están secas y se siente bien por dentro. Mire hacia el sol y sienta 
su calor y energía penetrando sü piel y entrando en su cuerpo.

A hora usted  está co rr ien d o  en el jard ín . Está m uy co n ten to  y se ríe 
con  d icha. A su a lrededor, en los árboles, hay pájaros d e co lores b rillan ­
tes can tand o . E scuche su m elod iosa  can ción  a su alrededor.

Hay una brisa fresca so p la n d o  en  los árboles. E scuche el v ien to  g o l­
p ea n d o  los árboles y sienta  que sop la  contra su p ie l y a través d e su 
p e lo . In ha le este aire fresco que da vida.

Volviéndose un frutal
Im ag in e que u sted  es una sem illa  que ha sido p lantada en  la tierra. 
S ien ta  la tierra a su a lrededor. D ebajo d e  la tierra está m uy oscuro. Ha 
co m en za d o  a llover y la tierra en cim a d e  usted  se está m o jan d o  y h a ­
c ien d o  que a su a lred ed or se sienta  el su elo  h ú m ed o  y frío ... el sol co ­
m ien za  a brillar y la tierra com ien za  a secarse. U sted  s ien te  la en erg ía  y 
el calor del sol, y quisiera verlo  y ex p er im en ta r  su luz.

Después de un tiempo, crece una pequeña raíz que rompe la super­
ficie de la tierra. Al m ism o tiempo, comienzan a salir otras raíces que se 
nutren de la tierra y se sostienen en ella. Continúa Creciendo hacia la 
luz del sol y ahora tiene brillantes hojas verdes.

Yoga h:idra

160



Prácticas

Usted toma agua a través de sus raíces y absorbe la luz del sol a 
través de sus hojas. Estos son su alimento y usted produce oxígeno de 
vida para que todos los animales y personas en el mundo puedan res­
pirar. Ahora está produciendo grandes flores y muchas abejas están 
llegando y esparciendo polen. Tome nota del color de sus flores y de 
cuántas abejas llegan a verlo. Las abejas son sus amigas, nunca picarán 
un árbol frutal. Ahora está dando frutos. ¿Qué fruta desearía producir? 
Usted tiene muchas frutas hermosas y los niños están llegando con sus 
canastos a cosecharlas y disfrutarlas. Las frutas hacen que todos se sien­
tan muy felices. Ahora las frutas se están cayendo a la tierra de! piso y 
se están pudriendo en el piso. Una vez más, usted se ha vuelto semilla, 
escondida dentro de la fruta y lodo el ciclo comienza de nuevo.

161



Investigaciones' Científicas



Sueño, Sueños y Yoga N idra

Mientras que el estado de vigilia es conocido por todos, el estado del 
Sueño no lo es tanto. Sin embargo, los investigadores modernos lian 
podido determinar muchas de las funciones sicofisiológicas y de las 
características del sueño, y sus hallazgos pueden proporcionar una base 
para el análisis científico del yoga nidra.

El sueño es una condición natural de descanso y relajación generali­
zada de la mente y el cuerpo, que ocurre regularmente y que se carac­
teriza por la ausencia de pensamiento consciente, sensación o movi­
miento. El sueño es una forma natural de prclyahara (retiro de los 
sentidos) que ocurre cuando nuestra consciencia se desapega espontá­
neamente de los canales motores y sensoriales de experiencia. Cuando 
la consciencia se disocia tanto de los órganos sensoriales (gyanendrivas) 
como de los órganos motores (karmendriyas), gradualmente se pierde el 
contacto entre la corteza sensorial y motora del cerebro y el mundo 
externo. Cuando esto ocurre, la consciencia se retira progresivamente y 
se redirige internamente hacia su fuente.

Las investigaciones han demostrado que durante este período las 
modalidades sensoriales se desligan sistemáticamente en un orden fijo, 
mientras que la consciencia se dirige internamente hacia niveles más 
profundos de la mente. De acuerdo con la filosofía tintrica, esta entra­
da al sueño puede entenderse como el retiro progresivo de la conscien­
cia a través de los chakras hacia la fuente cósmica (sahasrar). Por ejem­
plo, de acuerdo con las investigaciones, el sentido del olfato es el primero 
en desligarse. En el tanlra, este corresponde a mooladhar chakra y al 
elemento (tattwa) tierra. El olfato es seguido por el gusto, que corres­
ponde a rwadhisthan chakra y al tattwa del agua. Después del gusto, des-

165



Yoga Nidra

aparece la capacidad visual que es la modalidad (tanmatra) de mantpur 
chakra; luego, el cacto (anahal, elemento aire) y finalmente, el oído 
(vishiíddhi, elemencoaÁaj/La o éter). Ahora podemos entender que yoga 
nidra, en el cual la consciencia de las instrucciones permanece sola, 
corresponde a un estado de sueño en el límite entre la vigilia y la enso­
ñación.

Estados de consciencia
Tanto los yoguis como los sicólogos y fisiólogos reconocen la existen­

cia de los tres estados diferentes y fundamentales de la consciencia hu­
mana. Estos son los estados de vigilia, ensoñación y sueño profundo. 
Cada uno de estos, así como también el estado limítrofe del yoga nidra, 
ha sido correlacionado con patrones diferentes de actividad eléctrica 
en el cerebro, como se resume en la Tabla 1.

En el estado de vigilia, la mente consciente está .vinculada activa­
mente con el medio ambiente externo a través de los canales sensoria­
les de experiencia. Durante este período predominan las ondas beta de 
ritmo acelerado (frecuencia 13-20 c.p.s.). Durante el estado de ensoña­
ción, cuando la mente subconsciente predomina, se expresan activa­
mente los deseos reprimidos, los miedos, las inhibiciones y las impre­
siones profundamente arraigadas (samskaras). Esto se caracteriza por 
las ondas theta (frecuencia 4 - 7 c.p.s.).

En el escado de sueño profundo se manifiesta la mente inconsciente, 
fuente de instintos, impulsos y experiencias profundamente enterra­
das de etapas evolutivas previas. En contraste con el estado de ensoña­
ción, durante el sueño profundo desaparecen toda actividad y fluctua­
ción mentales. En este estado, los samskaras (impresiones pasadas) y los 
vasanas (deseos latentes) se vuelven inactivos y la mente y él cuerpo se 
paralizan. Tanto la consciencia como el prana se hacen a un lado del 
cuerpo y la mente individuales y se retiran hacia la fuente creativa no 
manifiesta. Durante este período, que en las escrituras tántricas.y 
yóguicas se conoce como “la noche de Brahma" y también “el vientre 
de la creación" Qíiranyagarbha), en el EEG se ve un ritmo de onda delta 
lento (frecuencia 0-4 c.p.s.), la vibración rítmica fundamental del uni­
verso.



T A B L A  1

Estado Estado de 
Consciencia

Dimensión
sicológica

Patrón
cerebral

Experiencia

1 Vigilia Concentrada Beta
(13-20 c.p.s.)

Consciencia sensorial, 
conocimiento externo

2 Vigilia Relajada,
hipnagógicas,
hipnopómpicas

Alfa
(H-l 2 c.p.s.)

P ro I u n d a i n c 111 e re 1 aj a d o

Yoga nidia

3 Ensoñación Mente
subconsciente

The la 
(4-7 c.p.s.)

Visiones, sueño 
consciente e imágenes 
arquclípicas, 
liberación de emoción.

4 Sueño piulando Inconsciente Delta
(0-4 c.p.s.)

Consciencia, percepción 
homogénea.

Investigaciones Científicas



El estado hipnagógico
Entre los estados de vigilia y ensoñación existe una clara e importante 
banda de percepción y experiencia que los sicólogos han llamado "es­
tado hipnagógico". Este estado de transición rara vez dura más de 3 a 5 
minutos y se caracteriza por ondas alfa (frecuencia de 7-12 c.p.s.). Está 
acompañado de relajación progresiva y profunda, de la liberación de 
las tensiones de postura a través del cuerpo físico y de la pérdida de 
consciencia del medio ambiente externo. A medida que el estado de 
vigilia de la realidad se disuelve, es reemplazado por el estado de expe­
riencia de ensoñación.

El yoga nidra ocurre en este umbral de consciencia sensorial y cons­
ciencia de sueño. Se entra aprendiendo a prolongar la duración del 
corto estado hipnagógico que precede al sueño normal. En el yoga nidra 
aislamos e! cerebro y nos volvemos introvertidos, mientras que mante­
nemos un grado de percepción externa escuchando y siguiendo men­
talmente una serie de instrucciones.

Durante la práctica de yoga nidra, hay apariciones periódicas de 
ondas alfa intercaladas entre períodos alternados de predominancia de 
ondas beca o theta. Esto significa que la consciencia está en el límite 
entre la vigilia y el sueño por un período prolongado, fluctuando 
cíclicamente enere la exetoversión y la introversión. La extroversión lle­
va a la percepción sensorial, vigilia, y la introversión a la ensoñación. 
Manteniéndose consciente y alerta en el estado predominantemente 
alfa entre estos dos, se obtiene una profunda experiencia de relajación 
total, la cual no sólo es mucho más benéfica que el sueño convencional, 
sino que también es la puerta de enerada a estados superiores de cons­
ciencia.

El descenso al sueño
Durante el patrón secuencial-de descenso de la vigilia al sueño pro­

fundo, la frecuencia cerebral de una persona normal desciende desde 
beta, pasando por theta, hasta delta. A medida que esto ocurre, la cons­
ciencia pasa de estar despierta hasta soñar, y luego a estar dormida. Sin 
embargo, en el yoga nidra el proceso de descenso es diferente. Aquí las 
ondas beta son precedidas de ondas alfa y el período de predominio de 
alfa se extiende considerablemente. Puesto que el aumenco' de activi-

loga Hidra

168



Investigaciones Científicas

dad alfa es característico de relajación, este hallazgo implica que el 
yoga nidra promueve un estado mucho más relajado de sueño que el 
que se obtiene de otro modo.

La mayoría de las personas duermen sin liberar sus tensiones mus­
culares, mentales y emocionales. Ello se debe a que se inmergen direc­
tamente del estado de ondas beta al estado de ondas delta sin platafor­
ma de predominio de alfa y total relajación en el medio. Esta es la 
razón de por qué muchas personas se despiertan cansadas por la ma­
ñana. La relajación profunda, incluso durante el sueño, solamente ocu­
rre cuando las ondas alfa se vuelven intensas. La diferencia entre el 
sueño normal y no entrenado y el yoga nidra está en que en el yoga 
nidra se desarrolla una plataforma intermedia de predominio de on­
das alfa y se desarrolla total relajación entre la preponderancia de beta 
en el estado de vigilia y el patrón de ritmo lento de delta del sueño 
profundo. Por esto la calidad de descanso creado a través del voga nidra 
es tan benéfica y refrescante tanto para el cuerpo como para la mente.

El yoga nidra se considera un estado de consciencia completamente 
diferente del sueño. K'idra significa sueño, no importa cómo ni por 
qué. Sin embargo, yoga nidra significa sueño después de liberarse de 
todas las cargas.. Es la experiencia de relajación absoluta.

Vislumbrando la mente total
La mayoría de las personas pierden la consciencia durante los prime­
ros minutos en que entran en el estado de sueño. Sin embargo, es posi­
ble extender esta importante fase de transición en las puertas de! sue­
ño de manera que se preserve el hilo de la consciencia. Esto nos capacita 
para experimentar el estado de ensoñación con nuestra percepción 
consciente intacta.

El resultado más importante del yoga nidra es la armonía e integra; 
ción total entre todos los niveles de consciencia. Quien perfecciona el 
yoga nidra trasciende los tres estados iniciales de consciencia y entra en 
un cuarto estado unitivo más allá de la consciencia individual, una in­
mersión en la consciencia universal. En términos religiosos, esta expe­
riencia se conoce como liberación o realización de Dios, pero en el yoga 
y en el tantra la conocemos como la experiencia de la mente total en 
operación.

169



Para la mayoría de las personas, los contenidos de la ensoñación y 
de los estados de sueño profundo se vislumbran sólo de manera casual 
mediante la mente consciente a través del recuerdo ocasional dé un 
sueño, trance o visión. Incluso esto es frecuentemente tan simbólico y 
arquetípico que no es entendido por la mente consciente y por lo tanto 
permanece aislado.

Como resultado de esto, el hombre corriente vive solamente dentro 
del altamente restrictivo compás de la mente consciente, sin darse cuenta 
de sus necesidades profundas, capacidades y atributos. Porque su cons­
ciencia escá fragmentada, es incapaz de manejar los vastos recursos de 
conocimiento que hay dentro de sí mismo. Privado de un método para 
reintegrar la experiencia síquica de los estados de sueño y ensoñación a 
su percepción consciente, el hombre moderno permanece incapaz de 
entender todos los niveles de su consciencia. No sabe quién es o a dón­
de va, y esto es realmente la causa de codo su sufrimiento. Sólo por esto 
es incapaz de aceptar y vivir de manera armónica consigo mismo. ¿Cómo 
puede entonces esperar entender y vivir en paz con los demás?

El yoga nidra es un medio de contactar la fuente del autoconocimiento 
e inspiración que yace dentro de cada persona. Es una técnica de "en­
soñación autoinducida” en la cual la casa del tesoro de nuestra propia 
consciencia puede iluminarse sistemáticamente, explorarse y luego uti­
lizarse para enriquecer nuestra vida diaria.

Yoga Nidra

Controlando el proceso de ensoñación
Los sueños se originan como patrones de energía debidos a un desper­
tar, una liberación o una explosión en el cuerpo síquico. Ellos vienen 
por sí solos y en el yoga nidra.incluso precipitamos esta liberación. Una 
vez que se ha alcanzado determinado estado en la vida espiritual, es 
posible cambiar los sueños cuando se están llevando a cabo y crear 
verdaderamente nuestro propio sueño. Sin embargo, para hacerlo, de­
bernos ser capaces de mantener la consciencia dual del soñador y del 
sueño, de manera que mientras estamos soñando sepamos que esta­
mos soñando. La habilidad de ser tescigos de esta consciencia de enso­
ñación es una forma dinámica de pratyahaTa.

170



Investigaciones Científicas

El despertar cerebral
Los investigadores proponen ahora que si la subyacente consciencia de 
testigo puede mantenerse durante la experiencia del sueño y la enso­
ñación, ocurrirá un cambio evolutivo fundamental en el sistema nerio- 
so central y su operación. Este cambio está acompañado por la expe­
riencia de un cuarto estado de consciencia completamente diferente en 
el que estados de percepción sutiles de ensoñación, incluyendo las di­
mensiones astrales, síquicas y causales, se experimentan al mismo tiempo 
que el estado normal de vigilia de la percepción sensorial.

Este cuarto estado superconsciente, que incluye la consciencia si­
multánea de la vigilia, ensoñación y los estados profundos de sueño 
pero que no se afecta con ellos, se ha descrito claramente en los textos 
yóguicos durante miles de años y se conoce como tunya. Sin embargo, 
ha permanecido insondable y era desconocido para los investigadores 
hasta hace poco, cuando fue claramente demostrado en el laboratorio.

Neurofisiológicamencc, este estado de consciencia superior se ve en 
la operación electrofisiológica del cerebro como una operación aumen­
tada de la corteza superior, el testigo o "cerebro consciente", unido al 
estado aumentado de control y despertar reducido de los centros límbicos 
del "cerebro emocional". Esto se manifiesta en la evolución de la perso­
nalidad humana poseedora de niveies aumentados de consciencia in­
terna y externa, cou disminución simultánea de la hipersensibilldad 
emocional.

Por lo tanto el yoga nidra inicia un continuo proceso de aumento de 
autoconsciencia, el cual está acompañado de un replanteamiento de 
los propios mecanismos de regulación de la consciencia en el cerebro, 
lo que se refleja en una mayor estabilidad autónoma, mayor control 
emocional y creciente consciencia del destino.

E xp erim en tos con  Swam i Ram a
Evidencia experimental sobresaliente de la habilidad del yoga para 
enseñar control sobre diversos estados de consciencia, como se eviden­
cia mediante la habilidad de controlar las ondas cerebrales, fue regis­
trada por primera vez en el Wenninger Foundation, en Kansas (USA) 
en 1977 (* l). Bajo la dirección.del Dr. Elmer Creen, los investigadores 
utilizaron un electroencefalograma para registrar la acdvidad de onda

171



cerebral de un yogui hindú, Swami Rama, mientras que progresiva­
mente.relajaba su estructura física, mental y emocional a través del 
yoga nidra.

Lo que registraren fue una revelación para la comunidad científica. 
El swami demostró la capacidad de entrar a voluntad en diferentes 
estados de consciencia, como se evidenció mediante admirables cam­
bios en la actividad eléctrica de su cerebro. Después de relajarse en el 
laboratorio, primero entraba en el estado de yoga nidra, produciendo 
una descarga de 70 por ciento de ondas alfa durante un período prede­
terminado de cinco minutos, simplemente imaginando un cielo azul 
vacío con nubes blancas flotando ocasionalmente.

En seguida, Swami Rama entró en un estado de ensoñación acom­
pañado por lentas ondas checa durante el 75 por ciento del subsecuen­
te período de prueba de cinco minutos. Este estado, el cual más tarde 
describió como "ruidoso y desagradable", lo logró mediante "quietud 
de la mente consciente y dejando aflorar la subconsciente". En este 
estado tuvo la experiencia interna de deseos, ambiciones, recuerdos e 
imágenes pasadas en forma arquetípica que se originaban 
secuencialmente del subconsciente y del inconsciente con rapidez, ocu­
pando cada una toda su percepción.

Finalmente, el swami entró en un estado (inconsciente) de sueño 
profundo, como se verificó por la aparición del patrón característico de 
ondas delta de ritmo lento. Sin embargo, permaneció perfectamente 
consciente durante todo el período experimental. Luego recordó los 
diversos eventos ocurridos en el laboratorio durante él experimento, 
incluyendo todas las preguntas formuladas a él por uno de los científi­
cos durante el período profundo de ondas delta en el sueño, mientras 
que su cuerpo yacía roncando suavemente.

Tan admirable maestría sobre los patrones fluctuantes de conscien­
cia no había sido demostrada previamente en condiciones estrictas de 
laboratorio. La capacidad de mantenerse conscientemente perceptivo 
produciendo ondas delta y experimentando sueño profundo es una de 
las indicaciones del estado superconscience (turiya). Este es el estado 
superior del yoga nidra donde las barreras convencionales entre los 
estados de vigilia, ensoñación y sueño profundo se levantan, revelando 
la simultánea operación de la mente consciente, subconsciente e in-

Yoga Nidra

172



Investigaciones Científicas

consciente. El resultado es un solo, iluminado estado de consciencia y 
una personalidad perfectamente integrada y relajada. Quienes han rea­
lizado este estado no sueñan, tienen un estado de ser que no se altera. 
Para ellos estar despiertos o estar soñando es lo mismo porque siempre 
están experimentando el cuarto estado espiritual de la superconsciencia.

Superconsci encía
En el pasado, este estado de superconsciencia siempre se consideró en 
términos religiosos y místicos, pero ahora ha sido reconocido y definido 
como una realidad fisiológica. Los sicólogos modernos, como Cari jung, 
han llegado a definir este estado como !a inmersión en el inconsciente 
colectivo. Las investigaciones actuales en parasicología, el fenómeno 
psi y la sicotrónica están proporcionando evidencia experimental de 
que "la mente universal", una sencilla matriz subyacente de conscien­
cia, en realidad existe.

173



Educando Toda la Mente

El yoga nidra no es sólo un método efectivo de liberar tensión e inducir 
descanso y relajación sicológicas. Actualmente, los experimentos están 
revelando que es también un medio extremadamente eficiente de au­
mentar la capacidad de aprendizaje. El yoga nidra promete revolucio­
nar los procedimientos de enseñanza en las décadas venideras, capaci­
tando a los estudiantes de todas las edades a asimilar el conocimiento 
espontáneamente, sin esfuerzo.

Algunos niños desean aprender, pero su mente consciente es débil o 
no es receptiva. A' través del yoga nidra pueden absorber el conoci­
miento a través de la mente subconsciente. La capacidad de aprendi­
zaje de un niño que practica yoga nidra se mejora considerablemente. 
Es sorprendente como, de hecho, vemos niños que leen libros y resuel­
ven problemas matemáticos que antes les eran demasiado difíciles.

El sistema yóguico de educación
Existen varios procesos a través de los cuales puede implantarse el co: 
nocimiento en el cerebro humano. Durante las últimas décadas se han 
introducido muchos métodos al sistema educativo. El más común, claro 
está, es la enseñanza en el salón de clase utilizando recompensas y cas­
tigos. El profesor dicta una clase y el estudiante trata de entenderla. Si 
el estudiante es inteligente, obtiene una buena calificación y si no lo es, 
saca mala noca. Este es quizás un sistema de enseñanza, pero definitiva­
mente no es un siscema de educación. La educación real debe formar el 
comportamiento de la mente y el cerebro, e incluso las formas de ense­
ñanza introducidas en las últimas décadas fallan en lograrlo. En la



Investigaciones Científicas

mayoría de ellas, el proceso de aprendizaje se lleva a cabo a nivel inte­
lectual. En e! sistema yóguico, sin embargo, el proceso de impartir co­
nocimiento es un asunto espontáneo, el cual se realiza a niveles más 
profundos de la mente.

En cada momento de nuestras vidas, desde el nacimiento, estamos 
constantemente recibiendo impresiones, pero estas no se registran en 
el cerebro de la misma forma como entraron; se registran en la forma 
de vibraciones simbólicas. Por lo tanto, cualquier sistema real de educa­
ción debe tomar la naturaleza simbólica de la mente en consideración.

No existe persona alguna a la que no pueda enseñársele utilizando 
métodos simbólicos. Esta forma de enseñanza es especialmente apro­
piada para el tipo de estudiante perezoso o lerdo. Los conceptos inte­
lectuales pueden explicarse directamente a un niño inteligente porque 
éste es capaz de entenderlos, pero a un niño lerdo no puede enseñársele 
de este modo porque su mente consciente, su intelecto, es incapaz de 
recibir información directamente. El conocimiento debe ser transmiti­
do en forma simbólica directamente a su mente subconsciente, y este es 
precisamente el papel que desempeña el yoga nidra en la educación.

Aumentando la función de la memoria
El yoga nidra es un sistema que ha sido adoptado por muchos educado­
res pioneros como un método para mejorar el recuerdo consciente y así 
incrementar la memoria y la capacidad de aprendizaje. Existen dos 
factores envueltos en el proceso de la memoria. El primero es la habili­
dad del cerebro para absorber información y el segundo, la de recordar 
la información. El yoga nidra trabaja en ambos niveles, estableciendo 
un estado de receptividad máxima en la mente subconsciente y simul­
táneamente, un estado de percepción.

La posibilidad de asimilar conocimiento mientras estarnos dormi­
dos y recordarlo cuando estamos despiertos se denomina hipnopedia y 
depende de la capacidad de la mente de absorber pasivamente el cono­
cimiento mediante sugerencias cuando está en el estado de relajación. 
Esto no es inexplicable si podemos acepcar que en todo momento, in­
cluso durante el sueño, permanece una dimensión de consciencia que 
está alerta y consciente. Como un testigo pasivo, graba continuamente 
todos los eventos y percepciones de nuestra vida diana a medida que 
pasan, incluso aquellos que no percibimos conscientemente.

175



Un ejemplo, desconocido por nosotros, es que la facultad auditiva 
está grabando continuamente todo sonido que le llega. Estas impresio­
nes se guardan en los vastos bancos de memoria de nuestro computa­
dor de materia gris, la corteza cerebral. Aquí están destinados a perma­
necer latentes e inasequibles a menos que podamos encontrar un método 
para recordarlos. El método para recordar estos registros adormecidos 
es un estímulo adecuado durante el estado de vigilia ordinario. Por 
ejemplo, un adulto que escucha una melodía particular puede repenti­
namente llenarse de recuerdos olvidados de su niñez.

De la misma manera, la información grabada por la mente subcons­
ciente durante el yoga nidra puede ser recuperada con un estímulo 
apropiado. En este caso, el estímulo es releído o repasado durante el 
estado de vigilia, del mismo material que fue asimilado durante el 
sueño.

EI yoga nidra integra los hemisferios
Los investigadores proponen que el yoga nidra es un estado apropiado 
en el que se aprende algo nuevo porque se emplean los dos hemisferios 
del cerebro: el izquierdo, lógico, consciente y el derecho, no lógico, 
subconsciente. En el salón de clase tradicional, a los alumnos se les 
motiva para que presten atención (función del hemisferio izquierdo), 
pero mientras tratan de absorber lo que el instructor está diciendo, su 
mente subconsciente (hemisferio derecho) está continuamente regis­
trando señales que no tienen nada que ver con la tarea de aprender que 
está a la mano. Sin embargo, en el yoga nidra, las señales que recibe el 
subconsciente se reorganizan de tal manera que toda ¡a mente es recep­
tiva a ellas. Por lo tanto, una mayor parte del cerebro está enfocada, sin 
esfuerzo, en el aprendizaje.

La música es un medio muy efectivo en lo que a esto se refiere. 
Mientras se escucha música apropiada, un estudiante sin entrenamien-. 
to musical escucha con el hemisferio derecho, que domina sobre el he­
misferio izquierdo lógico y analítico. Esto permite por ejemplo, al mis­
mo tiempo, insertar en el subconsciente una lección crucial de idioma. 
Más tarde, cuando la lección se vuelve a leer en el estado corriente de 
vigilia, tanto el hemisferio izquierdo lógico cómo el derecho subcons­
ciente se tornan activos para integrar y expresar el conocimiento re­
cientemente adquirido.

ibga Niara

176



Investigaciones Científicas

Aplica’Kí“ -*».s del aprendizaje sin esfuerzo
Los métodc?V,1*'"*»:----- ‘d Gt hacen uso de este estado están

I | • , • * l

produciendo resuítídos*espectacu!ares. Educadores innovadores como 
el Dr. Georgi Lozanov, sicólogo búlgaro, director y fundador del Institute 
of Suggestopedy en Sofía, esrá^milizando ejercicios parecidos al yoga 
nidra para crear una atm ^e^u en la cual se obtiene conocimiento sin 
esfuerzo, que luego pncfde'fecordarse sin bloqueo. *(1)

Reconociendo que el estado de percepción activa y relajada en los 
estudiantes despierta el deseo-de aprender, mejora la memoria y redu­
ce las inhibiciones, Lozanov ha inventado un procedimiento de ense­
ñanza que transforma totalmente el medio ambiente tradicional del 
salón de clase. Los estudiantes se instalan cómodamente en poltronas y 
el profesor crea gradualmente una actitud espontánea de percepción, 
alternando cuidadosamente juegos, dibujos, cantos, relajación, prácti­
cas de respiración y música. A medida que avanza la clase, los estudian­
tes asimilan sin esfuerzo grandes cantidades de conocimiento específi­
co, el cual, en condiciones convencionales de clase, seguramente 
originaría esfuerzo, cansancio y pérdida de concentración.

Utilizando esta técnica, Lozanov ha podido enseñar idiomas extran­
jeros en una quinta parte del tiempo del que se requiere mediante mé­
todos convencionales. Sus procedimientos de investigación indican que 
el fenómeno del poder excepcional de recordar t  incluso la memoria 
fotográfica (llamada hipermnesia) puede desarrollarse sistemáticamente 
bajo la condición gemela de relajación profunda y percepción espontá­
nea que caracterizan el estado de yoga nidra. Estudios del electroence­
falograma sobre los patrones de onda cerebral de estudiantes durante 
estas sesiones, confirman que el estado de percepción pasiva que se 
genera es una combinación de estos dos factores. Esta es la clave del 
éxito de la técnica.

Los sicólogos de la Universidad de la Florida en Estados Unidos han 
demostrado claramente la efectividad de esta forma de enseñanza de 
idiomas. Durante un período de 5 días pusieron una grabación de 
sustantivos irosos junto con su equivalente inglés a un grupo de 20 estu­
diantes dormidos, ninguno de los cuales tenía conocimiento previo de 
ruso. El monitoreo del electroencefalograma de la actividad cerebral 
aseguraba que el estado normal de percepción consciente se había perdi-

177



Yoga Nidra

do. La casa promedio de retención fue. de! 13 por ciento, siád.tras que 
la más alca fue del 30 por cientfp íoniuo qu.rñraz.gá. ique el proceso 
subconsciente de aprendizaje sí sucede. Es mas.'idV'puncajes promedio 
de retención aumencaron de un 10 por ciento en las primeras tres no­
ches a un 17 por ciento en las úlcim^ ; noches, mostrando que el 
aprendizaje durante el sueño mejora ^..riempo.

En el Canadá, donde los funcionarios civiles-deben hablar tanto fran­
cés como inglés, el Public Service ha adoptado la técnica de aprendiza­
je de Lozanov con sorprendentes resultados. No solamente el aprendi­
zaje de idiomas es cinco veces más efectivo sino que de acuerdo con el 
Dr. Gabriele Ráele, quien dirige el programa, “el sistema beneficia la 
totalidad de la persona. No solamente desaparecen con frecuencia sus 
problemas sicosomáticos (doiores de cabeza, estómago, cólicos, ansie­
dad), sino que vemos que toda su personalidad se desarrolla; se vuelve 
más seguro, más creativo y se expresa más fácilmente”. (*2)

Profesores de colegio en varios países están utilizando el yoga nidra 
para aumentar las capacidades de receptividad y atención y para des­
pertar el gozo de aprender en sus estudiantes jóvenes. Han reportado 
que técnicas como la rotación de la consciencia y la visualización au­
mentan la capacidad de relajación e interés de los niños (*3). La fatiga 
y el aburrimiento se evaporan en el medio ambiente nuevo y relajado 
que los motiva a desarrollar dentro de sí una necesidad interna sólida 
de autodisciplina y descubrimiento interior. Los niños absorben un 
método de relajación espontánea que pueden utilizar siempre que se 
sientan fatigados o deprimidos.

El desarrollo síquico en los niños
Se ha encontrado que la receptividad síquica y la percepción 
extrasensorial aumentan con la relajación (*4). Por lo tamo, el yoga 
nidra es quizás la técnica más efectiva del yoga para precipitar la expe­
riencia de las dimensiones síquicas e intuitivas que yacen más allá de la 
barrera de la consciencia sensorial.

La capacidad de un niño de “ver" la pantalla mental sin tensión y 
dificultad es asombrosa. Muchos niños, cuando se deja que utilicen sus 
propios métodos, tienen la habilidad de “habitar" simultáneamente en 
el reino adulto objetivo de percepción y en una dimensión interna de

178



Investigaciones Científicas

experiencia en la que amigos imaginarios y guías los aconsejan a través 
de un extraordinario desfile de eventos cada día. Es más, pueden cam­
biar de esta privada dimensión interna a la realidad adulta sin esfuerzo, 
siempre que los padres o profesores se lo pidan.

De acuerdo con la sicofisiología yóguica, esto es posible porque cjna 
cliakra, el centro'de comando o el asiento de !a intuición contactado en 
el entrecejo, es naturalmente funcional en niños pequeños. Este "tercer 
ojo" dirigido internamente que proporciona acceso rápido a los esta­
dos superiores de percepción consciente, corresponde a la glándula 
pineal, situada en la parte superior de la columna vertebral en el centro 
del cerebro (*5).

Hasta los ocho años, esta glándula permanece grande y funcional, 
ejerciendo una influencia controladora sobre el comportamiento secre­
torio de la glándula pituicaria. Sin embargo, este control se suspende 
gradualmente cuando ocurre e! proceso de la pubertad. La pituitaria 
asume entonces un papel autónomo como la glándula maestra del sis­
tema endocrino, activando las glándulas reproductoras e iniciando la 
aparición del comportamiento sexual maduro.

Con la aparición de la vida adulta, la glándula pineal generalmente 
se vuelve nada más que un remanente calcificado y asi también la expe­
riencia de percepción del niño de la dimensión superior se vuelve sólo 
un recuerdo leve. La capacidad de la niñez de visualizar y fantasear a 
voluntad se pierde virtualmente en la vida adulta actual, privando al 
hombre moderno de los dones de una personalidad creativa, dejándo­
lo socialmentc aislado, negándole el consuelo de la autoexpresión emo­
cional y haciéndolo por consiguiente altamente susceptible a enferme­
dades sicosomáticas mayores.

El yoga nidra tiene un pape! vital que desempeñar en asegurar la 
futura salud sicológica y bienestar de los niños que están creciendo en 
la cultura tecnológica urbana. Sus imágenes de la naturaleza y los ani­
males llegan como un aire fresco a los niños de la ciudad, privados de 
un paisaje verde y del campo, que viven en la dura realidad de concreto 
de la ciudad.

Es más, la actual era audiovisual en la que el niño crece, rodeado de 
radio, televisión, libros de historietas y pantallas de cine, causa una 
paradójica degeneración de su propia función imaginativa

170



Yoga Nidra

autogenerada. Esto se debe a la influencia de las innumerables imáge­
nes que llegan del medio ambiente externo, las cuales estereotipan las 
capacidades propias del niño, impidiendo el flujo natural y el desarro­
llo de la percepción interior y del conocimiento intuitivo. Sin embargo, 
ei yoga nidra es el antídoto ideal; preserva y aumenta sus habilidades 
naturales y desarrolla las facultades creativas del niño de manera es­
pontánea y sin esfuerzo.

180



Contrarrestando la Tensión.

Una investigación realizada por el Australian Federal Health Department 
en 19S0 reveló que el estrés es el aspecto de la vida moderna que más 
conscierne a la gente. Es claro que la vida se ha suelto tan compleja, 
enajenante y confusa que muchas personas actualmente encuentran 
muy difícil desacelerarse, relajarse y desenredarse aun cuando tienen 
la oportunidad de hacerlo..

La preocupación constante de “lograr las metas" económicas, unida 
a las tensiones y frustraciones de la moderna vida marital, social, fami­
liar y comunitaria, frecuentemente transforman la vida en una olla de 
presión sin válvula de escape. Cuando la olla explota, aparece el colap­
so mental y la enfermedad física.

La respuesta al estrés
Los estados de ansiedad, depresión, frustración e ira están acompaña­
dos de una variedad de respuestas físicas que incluyen palpitaciones, 
sudor excesivo, diarrea, indigestión, dolor de cabeza y debilidad. Estas 
respuestas son el resultado de un complejo proceso mediante el cual los 
sistemas sicológicos del cuerpo se adaptan al estrés. Este proceso ha- 
sido llamado “la respuesta al estrés" por investigadores pioneros corno 
el Dr. Hans Selye (*1) de Canadá e incluye estados de ritmo cardíaco 
acelerado y aumentos de presión sanguínea, tensiones musculares y 
niveles de cortisona y noradrenalina en la sangre.

Cuando persisten las condiciones estresantes, la resistencia del cuer­
po desaparece y alteraciones como el desequilibrio en el sistema ner­
vioso autónomo, en las glándulas endocrinas y en la composición g u í-



Yoga Nidra

mica y hormonal de la sangre se vuelven permanentes, con el cada vez 
mayor funcionamiento inadecuado de todos los órganos y sistemas del 
cueroo.i

El trabajo del Dr. K.N. Udupa, de Bañares Hindú Univcrsity (India), 
sugiere que los problemas relacionados con el estrés evolucionan gra­
dualmente a través de cuatro etapas'reconocibles (*2). ímcialmente, 
cambios sicológicos como ansiedad, irritabilidad e insomnio aparecen 
debido a la sobreestimulación del sistema nervioso simpático. En la 
segunda etapa aparecen síntomas físicos claros como por ejemplo la 
tensión arterial alta, el ritmo cardíaco acelerado o el aumento de la 
movilidad intestinal. En la tercera etapa aparecen desequilibrios físicos 
y bioquímicos más profundos y hay evidencia clínica del mal funciona­
miento de los órganos. Finalmente se detectan lesiones, con frecuencia 
irreversibles, con síntomas severos que requieren manejo quirúrgico o 
farmacológico a largo plazo.

El yoga nidra contrarresta el estrés
Actualmente los médicos prescriben el yoga nidra en muchos países 
tanto como terapia preventiva como curativa en las primeras tres eta­
pas de las enfermedades relacionadas con el estrés. Adicionalmente, es 
una ayuda en el manejo de desórdenes sicosomádcos que han progre­
sado a una etapa severa o estructuralmente irreversible. Aquí el yoga 
nidra proporciona un alivio sintomático efectivo, alivia la depresión y la 
ansiedad prolongada, y ayuda a quien la padece a reconocer y aceptar 
su condición y crear la accitud más favorable hacia ella.

Las deficiencias del estilo de vida tecnológico moderno están siendo 
reconocidas por muchas personas sensibles, incluyendo médicos, los 
cuales están buscando un método científico eficiente para conseguir 
relajación profunda y sistemática. El yoga nidra, que es orientado 
subjetivamente y dirigido internamente, es una magnífica ayuda pues 
proporciona tanto un retiro tranquilizador como un efectivo elemento 
para afrontarlo. Muchas personas que eran tensas, aisladas y frustradas 
han reportado que modificando su estilo de vida para incluir diaria­
mente el yoga nidra, han transformado totalmente su aciicud y aumen­
tado considerablemente su aprecio y experiencia de la vida.



investigaciones Científicas

La respuesta a la relajación
El estado del yoga nidra pareceríá reflejar una respuesta integrada del 
hipotálamo, dando como resultado una menor actividad nerviosa sim­
pática (excitante) y un aumento de la función parasimpática (relajante). 
Esta “respuesta relajante" puede verse corno la contraparte inversa de 
la llamada respuesta de “lucha o huida". Este bien conocido estado de 
Superactividad simpática del hipotálamo y de la red endocrina prepara 
al cuerpo para la acción protectora inmediata en respuesta al peligro 
inminente. Es un remanente de la vida tribal ancestral, cuando la exis­
tencia física estaba amenazada constantemente.

Desafortunadamente, este mecanismo se ha convertido en un impe­
dimento para el individuo promedio de hoy, quien no ha alcanzado 
ningún grado de control autónomo. Con frecuencia, las condiciones 
altamente estresantes de la vida moderna urbana hacen que este meca­
nismo de afrontar la emergencia permanezca activado de manera per­
manente. Esto produce efectos nocivos a corto y largo plazo. Estudios 
de investigación sugieren claramente que este mecanismo, que fue de­
finido por Cannon desde 1S31, es la patogénesis de hipertensión ai ferial 
y muchos de los otros problemas mentales y sicosomáticos que afronta 
la sociedad moderna

El nivel de relajación que se alcanza con el yoga nidra ayuda a ami­
norar los efectos nocivos de esta respuesta. Se fia demostrado que la 
práctica regular del yoga nidra induce una significativa disminución 
tanto de la presión sanguínea sistólica como de la diastólica en pacien­
tes hipertensos, y también altera los niveles circulantes de hormonas de 
estrés, adrenalina y cortisol, las cuales son secretadas por las glándulas 
renales.

El yoga nidra parecería funcionar cambiando la reacción 
neurohumoral al estrés, creando condiciones somáticas esencialmente 
opuestas a las que origina la hiperactividad simpática. Durante el yoga 
nidra, los órganos y sistemas del cuerpo consiguen descanso profundo 
y fisiológico y se activan los mecanismos poderosos, inherentes y 
regenerativos del cuerpo. Como resultado, los tejidos del cuerpo son 
fisiológicamente fortalecidos contra el estrés, volviéndose menos sus- 
cepdbles a su influencia dañina. La profunda experiencia de relajación 
muscular, menea! y emocional que se alcanza en el yoga nidra propor-



yoga Nidra

dona un equilibrio de las energías síquicas y virales dentro de los cana­
les síquicos (nadis) de energía subyacentes en el cuerpo físico. El libre 
flujo de estas energías forma la base de la óptima salud física y mental.

Aumentando la resistencia al estrés
El objetivo final del yoga nidra va mucho mis allá de combatir influen­
cias estresantes y rectificar los desequilibrios creados por mal manejo 
del estrés. Los rishis, quienes formularon primero las prácticas, no tu­
vieron en cuent2 las complejidades de la vida moderna. Diseñaron el 
yoga nidra como el camino directo para alcanzar la realización (samadhi). 
Samadhi no es un estado de trance, de letargo o pasividad como muchas 
personas creen. El término autorrealización sugiere una experiencia 
pasiva, pero el samadhi es un estado de actividad dinámico y de 
autoexpresión.

La vislumbre de samadiii que obtiene el practicante de yoga nidra es 
suficiente para trasformarlo del estado de víctima del estrés al de ven­
cedor en la vida. Además de volverse "resistente al estrés" en medio de 
las presiones, las inseguridades y dificultades de la vida moderna, el 
practicante aprende a prosperar con esas mismas dificultades, tensio­
nes y circunstancias adversas que llevan a otros al borde de la angustia 
mental, autodestrucción emocional y colapso físico. Este es el gran se­
creto del yoga nidra; no es solo un medio para manejar el estrés, sino 
que además proporciona un método para transformar y utilizar positi­
vamente la tensión como un peldaño hacia una mayor percepción, efi­
ciencia y realización en la vida.

El camino del éxito
El yoga nidra puede utilizarse para manejar el estrés anticipado me­
diante un proceso de "vivir por adelantado”. Todo detalle predecible 
de un evento o encuentro estresante puede ensayarse en la imagina­
ción como si estuviera llevándose a cabo perfectamente. Esta es una de 
las prácticas yóguicas más importantes para tener éxito en la vida.

lia preocupación se origina al desear alejar una situación estresante. 
Esto sólo aumenta la tensión y la exagera hasta el punco de perder la 
confianza, tener una neurosis de ansiedad, enfermedades sicosomáticas

184



y fracaso en la vida. Sin embargo, incluso cuando la voluntad falla, la 
imaginación tiene éxito.

Utilizando la fuerza positiva de la imaginación y dirigiéndola cons­
cientemente hacia el futuro, puede planearse un curso de acción que 
no dé espacio para el fracaso. Los resultados impredecibles se transfor­
man en inevitable éxito, y la vida se vuelve un proceso de "actuación 
consciente”.

En años recientes este proceso ha sido reconocido por deportistas y 
entrenadores famosos quienes lo están utilizando para mejorar su des­
empeño y conseguir medallas de oro v'*3). Sin embargo, hasta ahora, el 
verdadero potencial del yoga nidra como una técnica de autorrealización 
solo lia sido levemente vislumbrado; puede transformar cada evento y 
situación de la vida, sin excepción, en'un afortunado suceso.

lnvatigaacn.es Científicas

185



Controlando los Centros del Cerebro

El mecanismo preciso mediante el cual actúa el yoga nidra sobre el 
cerebro para inducir relajación a través de todo el sistema nervioso y 
aumentar los niveles de resistencia de los sistemas fisiológicos se ha 
vuelto un área importante de investigación. Diversos grupos de investi­
gadores han definido este estado de percepción relajado de manera 
diferente, incluyendo "estado hipnagógico”, "la entrega creativa" y la 
"respuesta a la relajación". Cada uno se refiere al mismo proceso del 
yoga nidra, al estado de relajación sicofisiológica profunda y al descan­
so metabólico donde parecen ocurrir liberaciones fundamentales y ajus­
tes en los mecanismos de. control del sistema nervioso autónomo. • 

Muchos de los parámetros fisiológicos de esta experiencia han sido 
identificados en experimentos científicos. Estos incluyen frecuencias al­
teradas de los ritmos eléctricos del cerebro, disminución del ritmo 
sistólico y diastólico de la presión sanguínea, niveles alterados de “hor­
monas de estrés" circulantes incluyendo adrenalina y cortisol de las 
glándulas suprarrenales y disminución de la actividad del sistema ner­
vioso simpático como se refleja en el aumento de la resistencia galvánica 
de la piel (GSR). Pruebas sicológicas han mostrado una baja en el índi­
ce de neurosis, aumento en la capacidad de concentración y más altos 
niveles de bienestar físico y mental. Durante el yoga nidra parecería 
ocurrir una liberación de energías curativas inherentes al esquema 
sicofisiológico total y esto se ha vuelto tema de muchas de las actuales 
investigaciones.

El papel que desem peña el hipotálamo
La evidencia experimental sugiere que el estado de yoga nidra repre­
senta una respuesta integrada del hipotálamo, la región del cerebro

186



investigaciones Científicas

que sirve de centro de control de todo el sistema nervioso autónomo. 
Esta pequeña área en la parte anterior del cerebro desempeña dos pa­
peles vitales: integra las funciones sicosomáticas y sornatosíquicas y es 
responsable de mantener la homeóstasis.

El hipotálamo recibe la información del medio ambiente externo a 
través de las áreas sensorio-motoras de la corteza cerebral. También 
recibe información de las dimensiones más sutiles de existencia a través 
de varias otras “áreas silenciosas" en la corteza cerebral. Tanto los estí­
mulos del medio ambiente como los estímulos síquicos internos ¡lega­
dos a través del hipotálamo inician reacciones mentales y emocionales 
por medio de todos los sistemas fisiológicos del cuerpo.

El hipotálamo también está directamente conectado con muchas otras 
áreas importantes del cerebro. Está generosamente enervado por fi­
bras nerviosas de los "centros emocionales” del sistema límbico y el 
núcleo amigdalino en la base del cerebro. A través de este vínculo, nues­
tras respuestas fisiológicas y hormonales están directam ente 
influenciadas por nuestras emociones.

£1 hipotálamo también forma parte del sistema reticular activante 
ascendente (RAS), la parte del cerebro responsable de los patrones de 
sueño, ensoñación y vigilia. Al parecer, a través de este mecanismo se 
regulan los patrones alterados de sueño observados en les practicantes 
de yoga nidra.

El papel que desempeña la glándula p ituitaria 
La pituitaria es una protuberancia de dos lóbulos en la superficie baja 
del cerebro. Cuelga suspendida debajo del hipotálamo a través del tronco 
infúndibular. Hasta los 8 años permanece bajo el control de la glándula 
pineal, pero a medida que esta decae, la pituitaria asume el papel prin­
cipal como la glándula maestra de control de toda la red endocrina.

El comportamiento de la picuitaria y los patrones de secreción están 
directamente influenciados por niveles de actividad mental y emocio­
nal modulados en el hipotálamo. Esto sucede a través de cantidades 
■diminutas de neurosecreciones vitales que fluyen por los largos axones 
secretorios del tronco infundibular desde los núcleos del hipotálamo 
hasta el lóbulo posterior de la glándula. Es así como la picuitaria recibe 
mensajes de neurosecreción del hipotálamo y responde secretando sus 
diversos productos hormonales directamente-al córreme sanguíneo.



Escás vicalcs hormonas pituitarias, cerca de 20 en número, son res­
ponsables de integrar armónicamente los comportamientos emociona­
les e instintivos del cuerpo con los deseos, anhelos, ideales y aspiracio­
nes conscientes. Viajando a través de la sangre a sus respectivos destinos, 
pequeñas concentraciones de estas neurohormonas extremadamente 
potentes, llamadas “factores de liberación", activan y controlan todas 
las glándulas del sistema endocrino, incluyendo la tiroides, las gónadas 
(testículos u ovarios) y las suprarrenales.

De esta manera, las hormonas pituitarias están involucradas en to­
dos los aspectos de la vida en e! cuerpo físico. Esta es la razón de por 
qué se hace tamo énfasis en la sicofisiología de esta glándula en la 
ciencia del kundalini yoga. Las funciones de la pituitaria, reguladas por 
la glándula pineal, están reconocidas en el kundalini yoga como aque­
llas de! ajna chakra. El yoga nidra es uno de los métodos más poderosos 
para despertar este centro síquico.

Yoga Niara

El centro de comando
En el kundalini yoga y en toda la ciencia del tantra, se reconoce dajna  
chakra como uno de los más vitales centros síquicos en la estructura más 
sutil del cuerpo pránico que está debajo del esquema material burdo. 
Es reconocido como el integrador de las esferas de actividad mental 
(interna) y física (externa) en las que operamos simultáneamente; tam­
bién se le ha denominado el “centro de comando" o el "chakra gu.ru".

En sánscrito, ajna significa "comando”, nombre muy apropiado ya 
que en esta glándula se originan los despachos hormonales vitales que 
dan paso a las acciones y respuestas fisiológicas necesarias para regular 
todos ¡os aspectos de la vida diaria, de la misma manera como las órde­
nes e instrucciones vitales se originan en la torre de control que gobier­
na todo el movimiento de tráfico aéreo en un aeropuerto.

La hormona de crecimiento de la glándula pituitaria (GH) dirige el. 
crecimiento y desarrollo físico del cuerpo. El factor de liberación de la 
tiroides (TRF) es responsable de la tasametabólic2; las respuestas sexua­
les y reproductivas son iniciadas por las hormonas gcnadotrópicas. El 
comportamiento de parto y de lactancia está influenciado por la 
prolactina, y nuestra respuesta a las situaciones cambiantes del medio 
ambiente está mediada a través del factor de liberación de la hormona

188



Investigaciones Científicas

adrenocorticotrópica (ACTH). Adicionalmcnte, unas secreciones 
pituitarias recientemente descubiertas conocidas como endorfinas y 
encefalinas parecen estar involucradas en la integración síquica de ex­
periencias y percepciones dolorosas.

En el lanlra se considera que el ajna chakra está localizado en la 
parte superior de la columna, directamente en línea cor. el entrecejo 
(bhrumadkya). La concentración y la meditación sobre este pumo 
(shambhavi mudra), y las prácticas de visualización en el yoga nidra des­
piertan este tercer ojo que en la mayoría de las personas permanece 
cerrado. Este despertar proporciona una mayor visión, propósito y en­
tendimiento de la vida. La guía interna en la forma de intuición se 
despierta y gradualmente se reconoce como guía infalible que nos lleva 
a responder'perfectamente en todas las situaciones. Esta facultad de 
percepción que se despierta en el yoga nidra se denomina "el guru 
interior”. Con esta dimensión adicional de percepción, el yogui tiene 
una visión de los misterios de la vida lo cual le asegura éxito, aun donde 
otros fracasan inevitablemente.

189



Aplicaciones Terapéuticas

El yoga nidra tiene múltiples aplicaciones en el manejo de enfermeda­
des de todo cipo y promete desempeñar un papel mucho mayor en el 
futuro ya que su potencial está siendo ampliamente reconocido por 
médicos y sicólogos. Su valor tanto curativo como paliativo ha sido in­
vestigado en años recientes en muchos centros de investigación alrede­
dor del mundo con resultados extremadamente positivos.

El yoga nidra puede utilizarse solo o en combinación con otras for­
mas convencionales de terapia médica. Ha probado ser útil en condi­
ciones agudas y crónicas como la hipertensión, la enfermedad coronaria 
y la. artritis. Las enfermedades con un alto componente sicosomático, 
como el asma, la úlcera péptica y la migraña, responden favorablemen­
te a la terapia del yoga nidra. También desempeña un papel importan­
te como paliativo en los campos de rehabilitación y geriatría, donde el 
dolor intratable, la pérdida de motivación y la depresión sicológica son 
barreras en el tratamiento convencional.

las técnicas de tipo meditativo y de relajación de las cuales el yoga 
nidra es un sobresaliente ejemplo, están teniendo una amplia aplica­
ción como medida preventiva para ser practicadas por personas salu­
dables y acdvas como una forma de eliminar tensiones acumuladas, 
aumentar la resistencia al estrés y la eficiencia y prevenir las enferme­
dades sicosornáticas. (*1).

Problemas sicológicos
La relajación.es una efecuva adición a las formas tradicionales de trata­
miento siquiátrico, especialmente en casos que no responden a

190



Investigaciones Científicas

sicoterapia de rutina (*2). El practicante de yoga nidra se vuelve su 
propio sicoterapeuta, reconociendo y aliviando sistemáticamente sus 
propios problemas y dificultades interpersonales. Se ha demostrado 
que la meditación es una adición valiosa al tratamiento médico y 
siquiátrico (*3).

En el estado de yoga nidra la mente subconsciente se canaliza de 
manera similar al petróleo crudo cuando se saca a la superficie de un 
pozo. El material que previamente ha estado reprimido. Fuente de do­
lor síquico y comportamiento aberrante, sale espontáneamente a la 
consciencia, donde puede liberarse y reintegrarse a la personalidad 
consciente. £1 proceso se facilita mediante la utilización de imágenes y 
arquetipos específicos diseñados para liberar este material subconsciente. 
Luego aparecen espontáneamente el autorreconocimiento y la 
desensibilización de recuerdos dolorosos.

El yoga nidra es una exitosa terapia para perturbaciones sicológicas 
de todo tipo, tanto recientes como de vieja data, especialmente niveles 
altos de ansiedad y patrones de comportamiento neurótico. Varios es­
tudios acerca de la relajación y la meditación lo demuestran (■"4-5). La 
ansiedad es un desagradable estado o condición emocional caracteriza­
da por sentimientos subjetivos de tensión y aprensión, y también por la 
activación del sistema nervioso autónomo. Se ha encontrado que la prác- 
cica de relajación yóguica es efectiva para reducir la tensión y mejorar 
el bienestar sicológico de quienes sufren de ansiedad (*7). Los sínto­
mas autónomos de alta ansiedad, como dolor de cabeza, vértigo, dolor 
sicosomático en el pecho, palpitaciones, sudor, dolor abdominal y dia­
rrea nerviosa, responden excepcionalmente bien a esta práctica. Inclu­
so personas severamente perturbadas pueden aprender a practicar so­
los para aliviar la ansiedad o ei miedo en cualquier circunstancia, no 
solamente durante sesiones de terapia programadas regularmente.

La relajación del yoga nidra y la visualización son también excelen­
tes técnicas terapéuticas para niños con problemas de comportamiento 
y respuestas de desadaptación social y al medio ambiente. Los pedia­
tras, sicólogos infandles y educadores terapéudcos están invesdgándo- 
lo como una maravillosa adición alternativa a métodos más tradiciona­
les de tratamiento que utilizan drogas y sicoterapia. Por ejemplo, en 
escudios realizados en los Estados Unidos y Europa, los niños a los que

191



se les enseñó relajación mostraron un descenso significativo en los ni­
veles de hiperactividad, mejoría en la concentración, disminución en la 
inquietud, menor cantidad de movimientos desordenados, ruidos y ac­
ciones, y menores niveles de tensión muscular esqueletal (*8-9). Estas 
técnicas han sido adaptadas a otras esferas de la sicología infantil, 
incluyendo la privación emociona! e invalidez (*10) y perturbacio­
nes de comportamiento (*11), con resultados preliminares altamen­
te favorables.

La relajación también está siendo utilizada en unidades siquiátric2s 
de admisión (-12), donde se capacita a los pacientes para reducir la 
dependencia de tranquilizantes y drogas hipnóticas y aumentar su 
autoconfianza, reduciendo así la duración de su permanencia en el 
hospital. También se enseña como méLodo preventivo del suicidio a 
pacientes altamente deprimidos y perturbados (*13).

Insom nio
No es sorprendente que la relajación sea un tratamiento exitoso para el 
insomnio (*14), puesto que produce una disminución sustancial del tiem­
po requerido para quedarse dormido. Personas con insomnio que prac­
tican yoga nidra antes de dormir reportan que generalmente se duer­
men en algún momento durante la práctica. Para el insomnio, el yoga 
nidra debe adoptarse en conjunción con un programa diario que inclu­
ya asanas y otras actividades físicas y que excluya el dormir durante el 
día. A medida que se obtiene maestría en el yoga nidra, se disminuye la 
dependencia de sedantes o barbitúricos, con lo que se evita el peligro 
de los efectos secundarios a largo plazo, los cuales incluyen pesadillas, 
perturbación de los patrones de onda cerebral y ritmos de sueño y otras 
perturbaciones nerviosas.

La drogadicción y el alcoholismo
En respuesta a los elevados niveles de estrés de la vida moderna, la 
adicción al tabaco, el alcohol y otros estimulantes se han converddo en 
un gran problema.- Muchas personas piensan.-que fumar o beber les 
ayuda a relajarse; sin embargo, estos métodos no podrán nunca ser 
saüsfactorios porque rio proporcionan un medio para relajarse total­
mente y disfrutar de la vida plenamente sin los efectos del abuso de las

Yoga Nidra

1 9 2



Investigaciones Limupcas

drogas y el alcohol. Reduciendo los conflictos profundos y las tensio­
nes, el yoga nidra promueve una sensación general de bienestar que 
ayuda a equilibrar el excesivo consumo de café, cigarrillos y alcohol, 
así como también ayuda en el manejo del abuso y la adicción a las 
drogas (*15).

Enfermedades crónicas
La influencia del yoga nidra en las enfermedades crónicas degenerativas 
ha sido investigada en varios países. En un estudio realizado con pa­
cientes discapacitados de mucho tiempo en la Universiry of California 
Medical Center, en Davis (Estados Unidos), los investigadores llegaron 
a la conclusión que la relajación es aplicable a los diferentes estados de 
postración. (*16) Estos investigadores reportaron que las técnicas de 
relajación sencillas pueden mejorar las vidas de estos pacientes de va­
rias maneras :
1. Aliviando el insomnio y las perturbaciones del sueño.
2. Manteniendo el dolor moderado por fuera de! campo de la percep­

ción consciente.
3. Aliviando parcialmente la sensación de desespero y depresión que 

frecuentemente complica la perspectiva de las enfermedades cró­
nicas.

4. Disminuyendo la necesidad de analgésicos, sedantes y drogas 
hipnóticas.

El yoga n idra alivia el dolor
El yoga nidra probablemente alivia el dolor mediante la estimulación 
de la glándula pituitaria para que libere su propio compuesto contra el 
dolor. Recientes investigaciones han descubierto la existencia de hor­
monas cerebrales parecidas a la morfina llamadas endorfinas y 
encefalinas. Estas sustancias naturales parecen ser producidas por la 
glándula pituitaria en condiciones de extremo estrés y prolongado do­
lor intratable, y son secretadas en el líquido céfalo-raquídeo que rodea 
y soporta todo el sistema nervioso central.

El aislamiento de estos analgésicos naturales, cuya potencia excede 
de lejos a cualquiera de las drogas producidas sintéticamente, es prue­
ba positiva de la afirmación de los antiguos yoguis de que e! cuerpo es

193



capaz de producir sus propias medicinas. Los investigadores han dicho 
que escás sustancias actúan a nivel cerebral para transformar la percep­
ción del estímulo doloroso que llega a la consciencia después de origi­
narse en algún foco periférico de enfermedad en el cuerpo. El yoga 
nidra, mediante la creación de las sensaciones de dolor/placer, calor/ 
frío, etc., y la visualización de yanlras específicos y símbolos síquicos, 
bien puede ser la llave que abra escás secreciones mágicas de la pituitaria.

La habilidad de la relajación para controlar el dolor fue investigada 
en un estudio en la Presbyterian University College Hospital, en 
Piccsburgh (Estados Unidos), en el que la necesidad de medicinas 
analgésicas fue eliminada o reducida considerablemente en 54 pacien­
tes que participaron en el estudio (*17). Dos terceras partes de ellos 
sufrían de dolores de cabeza bien fuera del tipo migraña o de tensión., 
muscular. Los restantes sufrían de una variedad de condiciones carac­
terizadas por dolor intermitente prolongado, incluyendo dolor 
gastrointestinal (síndrome de úlcera péptica), dolor en la nuca y los 
hombros (síndrome de espondilitis), y dolor en la parte baja de la es­
palda (síndrome de hernia discal). Después de hacer el seguimiento 
durante seis semanas de terapia de yoga nidra, los pacientes reporta­
ron un promedio de efectividad en el alivio del dolor de un 81 por 
ciento.

Otro estudio realizado en personas que sufrían de migraña, en el 
Meninger Foundation, en Kansas (Estados Unidos), reportó un 80 por 
ciento de efectividad en el alivio de síntomas utilizando 
biorretroalimentación (biofeedback) para facilitar la relajación (*18), y 
otros estudios han producido hallazgos similares (*19). Las técnicas 
meditativas también han sido utilizadas con éxito en el manejo de do­
lor artrítico crónico (*20) y se ha encontrado que controlan el dolor, el 
sangrado y la salivación durante la cirugía dental (*21, 22).

Yoga Nidra

Embarazo, parto y desórdenes menstruales 
La práctica del yoga nidra durante el embarazo ayuda a crear condicio­
nes favorables para el crecimiento y desarrollo intrauterino. Actualmente 
se sabe que el estrés libera hormonas en la sangre de la madre que 
alteran profundamente el bienestar del bebé. Las hormonas del estrés 
como la adrenalina y la noradrenalina cruzan la barrera de la placenta

1 9 4



Investigaciones Científicas

y entran en la circulación fetal. Allí actúan como toxinas que perturban 
el continuo desarrollo mental y fisiológico del feto. Las madres muy 
estresadas, quienes no conocen el arte de ia relajación, son por lo tanto 
cap.didacas a producir hijos que desarrollen comportamientos de 
desadaptación, desequilibrios hormonales y perturbaciones endocrinas 
en su adolescencia y vida adulta (*23).

El yoga también desempeña un papel importante en las nuevas téc­
nicas de parto natural, como la técnica de Leboyer (*24), en la que la 
profunda relajación física y la percepción espontánea de la respiración 
son la base de un trabajo de parto y un parto libre de medicamentos. 
En los hospitales de maternidad en los que se incluye el entrenamiento 
en las prácticas de relajación yóguicas en el manejo médico antes del 
parto, las madres embarazadas corrientemente experimentan menos 
ansiedad antes de comenzar el trabajo de parto y menos dolor durante 
éste y el parto. El resultado es una madre confiada y consciente que 
experimenta un parto natural sin complicaciones y un bebé saludable 
que sale al mundo externo relajado e incólume.

El yoga nidra también se prescribe para el alivio del dolor asociado 
con la dismenorrea (problemas en el ciclo menstrual) y niveles excesi­
vos de tensión premenstrual. En un estudio realizado en la East Texas 
Universicy (Estados Unidos), los investigadores concluyeron que el en­
trenamiento en la relajación yóguica debe ser prescrito más frecuente­
mente en adición o de manera alternativa a la terapia de droga conven­
cional para ias disfunciones y dolores menstruales (*25).

Medicina geriátrica
La relajación yóguica ayuda a las personas mayores a eliminar muchas 
de las dificultades sicológicas específicas relacionadas con la vejez, de 
acuerdo con un estudio reciente realizado en un hospital geriátrico fran­
cés (*‘26). Los ancianos pueden afrontar una serie de dificultades, in­
cluyendo pérdida de confianza, disminución de la autoestima, depre­
sión, necesidad de dependencias insatisfechas, soledad, aburrimiento 
y miedo del futuro. Los investigadores franceses concluyeron que el 
yoga nidra es especialmente útil para aquellos pacientes mayores que 
habitualmente transfieren sus dificultades sicológicas a síntomas físicos 
y quejas asociadas con su avanzada edad. Estos pacientes se llevan in-

195



conscientemente a sí mismos a un estado de rápido deterioro físico y 
mental, a menos que su mecanismo destructivo de afrontar la vida se 
modifique.

Los pacientes mayores que aprendieron y practicaron el yoga nidra 
diariamente fueron más capaces de reconocer y manejar sus proble­
mas, manteniendo buena salud y un estilo de vida confiado, activo e 
independiente y una brillante actitud hacia el futuro. Adicionalmente, 
médicos que participaron en el estudio reportaron que el yoga nidra 
mejoró la habilidad de sus pacientes de comunicar sus dificultades per­
sonales y de situación, permitiéndoles desarrollar una relación tera­
péutica más fructífera,

Yoga Nidra

196



E nferm edades Sicosom áticas

La terapia de relajación yóguica ha sido prescrita de manera eficaz unida 
a otros procedimientos médicos y yóguicos en el manejo de enfermeda­
des sicosomáticas severas, incluyendo el cáncer, el asma bronquial, la 
colitis y la úlcera péptica. Estas son enfermedades en las que los facto­
res sicológicos generalmente desempeñan un papel predominante. Los 
ataques de asma, el crecimiento del cáncer, la exacerbación de sínto­
mas de úlcera o irritación del colon frecuentemente se originan como 
complejas reacciones sicofisiológicas a la inseguridad emociona!, el estrés 
interpersonal, el conflicto ¡ntrasíquico, la hipersensibilidad, el recha­
zo, la frustración y la represión, el aislamiento personal y otras crisis 
emocionales profundas. La terapia de yoga nidra lleva al reconocimiento 
y análisis consciente y subconsciente de estos factores sicológicos subya­
centes e inicia la liberación de conflictos reprimidos. Por lo tanto es una 
parte importante del manejo médico y yóguico de las condiciones 
sicosomáticas.

Alexitimia
Recientemente los investigadores se han dado cuenta de que los pa­
cientes sico5omáticos sufren con frecuencia de una vida de fantasía re­
primida o empobrecida en comparación con la del resto de la pobla­
ción (*1). Este estado, el cual ha sido denominado alexitimia, da como 
resultado un modo de pensar fijo y utilitario y una característica inhabi­
lidad de expresar sentimientos y emociones profundas de manera apro­
piada o aceptable. En cambio, las emociones que surgen, privadas de 
una salida expresiva, se reprimen en la mente subconsciente, dando

197



rogo, ¡viara

origen a procesos de enfermedades sicosnmáticas como hipertensión, 
colitis, asma y eccema.

Asma
El asma es una condición que se caracteriza por ataques de angustia 
respiratoria debida a espasmos bronquiales y a la excesiva producción 
de moco espeso y pegajoso en los pasajes respiratorios. En la obstruc­
ción de los pasajes de aire durante el ataque de asma contribuyen tanto 
factores fisiológicos como sicológicos. Las diferentes etapas y prácticas 
de yoga nidia, incluyendo la relajación muscular profunda, la 
desensibilización síquica utilizando la creación de imágenes, la visuali- 
zación y autosugestión (sankalpa), han sido evaluadas en ensayos clíni­
cos con niños y adultos con asma. Estos estudios han encontrado que la 
relajación yóguica es un método significativo y efectivo de terapia, pues 
produce mejoría en la función respiratoria, en el calibre de los pasajes 
de aire y otros parámetros fisiológicos, tanto de manera subjetiva como 
clínicamente objetiva.

Como en el caso de cualquier cipo de terapia, el grado de respuesta 
de un asmático al yoga nidra está influenciado por factores como edad 
y severidad de la condición. Sin embargo, una reducción altamente sig­
nificativa en la frecuencia y severidad de los ataques ha sido reportada 
en pacientes asmáticos que practican relajación. Muchos han sido ca­
paces de reducir enormemente su dependencia de las drogas, mientras 
que una proporción significativa ha podido descontinuar la medicación 
totalmente (*2, 3). En un estudio, 18 de 27 asmáticos mostraron mejo­
ría en la función respiratoria y mayor libertad de respirar después de 
un entrenamiento intensivo en yoga nidra,pranayama y otros kriyas, y el 
63 por ciento obtuvo una relajación definitiva y dilatación de los 
tubos bronquiales cuando fueron probados nuevamente en el 
espirómetro (*4).

El estado del yoga nidra también ha sido utilizado por un pediatra . 
de Texas (USA), para curar asma severa en adolescentes (*5). Estos 
muchachos aprendieron a inducir el estado de yoga nidra por sí mis­
mos empleando una imagen mental agradable después de relajar su 
cuerpo en una postura cómoda. Un niño se imaginó a sí mismo co­
rriendo y respirando libremente a medida que sus pulmones se limpiá­

i s



Investigaciones Científicas

ban. Después de aprender yoga nidra, los niños aún sufrieron acaques 
de asma, pero estos se volvieron más cortos y menos frecuentes y requi­
rieron de menos visitas al médico o admisiones al hospital. Todos los 
niños fueron capaces de suspender sus medicamentos sin efectos ad­
versos y continuaron mejorando durante los siguientes siete meses. El 
niño que se visualizó corriendo llegó incluso a gan3r una carrera en la 
vida real.

Colitis y úlcera péptica
El colon irritable y la colitis ulcerativa son dos problemas sicosomácicos 
del intestino grueso íntimamente relacionados que hacen que éste se 
inflame, se vuelva delicado y finalmente ulcerado. El síntoma principal 
es la diarrea recurrente. Su causa es primariamente síquica, aunque la 
condición se agrava frecuentemente por el abuso en la dieta. Con fre­
cuencia esta condición aflora en épocas de estrés y luego pasa a remi­
sión después de un período de terapia médica. Casos suaves como la 
diarrea estudiantil previa a un examen se solucionan solos una vez que 
ha pasado la situación estresante. En otros casos, el empleo o las frus­
traciones familiares pueden precipitar el surgimiento de un ataque.

Un estudio sueco ha reportado remisión de los síntomas de la irrita­
bilidad del colon después de tres semanas de entrenamiento en relaja­
ción (*6). La colitis ulcerativa severa y prolongada se ha curado efecti­
vamente mediante un programa diario deasanas específicas, incluyendo 
shavasana, unido a un tratamiento ayurvédico y modificación en la die­
ta, según un estudio en del Department of Ayurvedic Medicine, en 
Benares Hindú University, en la India (*7).

La úlcera péptica es una condición de excesiva secreción de ácido e 
irritación gástrica que Lleva a la erosión de la superficie mucosa y la 
formación gradual de una dolorosa ulceración en la pared gáscrica o 
duodenal. La preocupación, la perturbación mental y la baja tolerancia 
a la frustración son factores que predisponen a esca condición, acompa­
ñados frecuentemente de ingestión de irritantes gástricos como ciga­
rrillos, alcohol y alimentos pesados y condimentados.

Ulceras recurrentes y de diagnóstico reciente responden muy favo­
rablemente a la terapia de yoga nidra y a la regulación de la dieta, con 
medicamentos convencionales administrados durante un rnes o sin ellos,

199



en la atmósfera terapéutica de un ashram de yoga u hospital convencio­
nal, lejos de las situaciones domésticas y laborales corrientes. De esta 
manera, la corrección quirúrgica de la úlcera puede evitarse frecuente­
mente.

El yoga nidra en la terapia para el cáncer
El yoga nidra puede adoptarse como un2 forma de terapia en el cáncer- 
de todo tipo v en todas las etapas. Se recomienda especialmente en 
unión con la terapia de meditación. Esto involucra meditación intensi­
va en una de las posturas con las piernas cruzadas, seguida de yoga 
nidra en shavasana. De esta manera se establece un balance cntcial en­
tre la concentración y la relajación. Mientras que la meditación involucra 
esfuerzo, el yoga nidra involucra relajación, entrega y "liberación”. •

El yoga nidra puede adaptarse específicamente para la terapia de 
cáncer de varias maneras. En primer lugar, los recuerdos y experien­
cias de la temprana edad pueden hacerse aflorar de la mente subcons­
ciente de manera que adaptaciones defectuosas puedan reconocerse y 
corregirse. Esto hace que los mecanismos de defensa deficientes mejo­
ren y se creen las condiciones fisiológicas opuestas a! crecimiento conti­
nuado y la multiplicación de células tumorales anárquicas. Puede 
facilitarse mediante la utilización de itnagería y símbolos arquetípicos 
para despertar los recuerdos, experiencias y fantasías profundamente 
reprimidos.

En segundo lugar, en el yoga nidra se desarrolla el despertar y la 
movilización del prana (energía bioplásmica), y su dirección consciente 
a través del cuerpo. En el tantra ésta es una ciencia terapéutica especí­
fica que se conoce como prana vidya, la cual se revela por sí sola en los 
csLados profundos del yoga nidra. Estos sistemas forman la base de la 
curación síquica, pránica y mental. Un puente entre el yoga nidra y el 
prana vidya se desarrolla medíante la visualizado» consciente, la pro­
yección y la encarnación de las fuerzas y energías curativas de varios 
tipos. La curación puede visualizarse como un flujo de luz o energía 
dirigido hacia dentro del cuerpo físico o puede experimentarse tam­
bién de otras maneras. Puede comenzar como imaginación consciente 
y volverse una experiencia real a medida que la práctica-continúa. A 
esto se le llama curación pránica.

Yoga Nidra

2 0 0



Investigaciones Científicas

a* LuidLiuu Ldinuicn pueue iniciarse en el plano mental mediante 
fantasía creativa y visualización de imágenes. Aquí el cáncer se visualiza 
reduciendo su tamaño; se reúne un ejército de células blancas y se envía 
a batallar contra las células cancerosas. El cuerpo se visualiza una y 
otra vez en perfecta salud. Esta es la curación menta!.

La aplicación del yoga nidra a la terapia de cáncer está en promover 
el desarrollo de la voluntad subconsciente (sankalpa shakti). Para curar 
el cáncer es necesario la perseverancia y la fuerza de voluntad. Para 
lograrlo se practica eisankalpa durante el yoga nidra. Elsankalpn es una 
resolución personal que se libera como una semilla en la mente sub­
consciente en momentos específicos durante la práctica del yoga nidra, 
cuando la experiencia de relajación es profunda y la mente subcons­
ciente se desnuda y se vuelve accesible. Nuestros propios experimentos 
durante muchos años nos han demostrado que no hay duda de que 
cuando esta fuerza aparece en la esfera de la percepción consciente, 
puede traer aun lo imposible en la vida.

Estudios de investigación sobre el cáncer
Actualmente están en proceso estudios para determinar el alcance pre­
ciso de la influencia directa de la relajación y meditación yóguica sobre 
el crecimiento del cáncer, bien sea solos o junto con formas existentes 
de terapia como la cirugía, la quimioterapia y la radiación. El trabajo 
realizado por el siquiatra australiano Dr. Ainslie Meares aparece como 
la evidencia de investigación más convincente hasta la fecha. El ha de­
mostrado la clara regresión del cáncer del recto siguiendo la medita­
ción (*S), y la remisión de la metástasis (secundaria) que se desarrolla 
del cáncer primario en los pulmones (*9).

Investigadores en los Estados Unidos también han reportado ensa­
yos clínicos significativos de relajación yóguica en el cáncer. Por ejem­
plo, el Dr. O.C. Simonton, un radioterapeuta de Texas, encontró en un 
ensayo controlado que las técnicas de visualización durante el estado 
de relajación aumentaron significativamente el período de vida de pa­
cientes con cáncer que estaban siendo tratados con radioterapia (* 10). 
En la práctica de visualización adaptada de Simonton, los pacientes 
imaginaban sus propios glóbulos blancos atacando activamente y des­
truyendo las células cancerosas. Esto parece aumentar la respuesta

201



Yo â NidraO

inmunotógica de! paciente, llevándolo a ¡a mejoría clínica de su condi­
ción, a la remisión parcial e incluso completa de los síntomas y signos 
de ia enfermedad (* 11).

La curación del cáncer es evaluada normalmente por científicos mé­
dicos en términos de supervivencia de cinco años después de la detec­
ción inicial y la terapia. Por ahora es demasiado temprano para hacer 
una evaluación total y exacta del papel de la meditación y el yoga nidra 
en el manejo del cáncer. Sin embargo, los resultados son muy promete­
dores y muchos médicos c investigadores alrededor del mundo están 
convenciéndose más y más de que el yoga- nidra, mediante la 
maximización de los propios esfuerzos conscientes del paciente de vol­
verse completamente saludable, es una forma efectiva de terapia con­
tra el cáncer.



Enferm edades Cardiovasculares

En años recientes, el yoga nidra ha surgido como una técnica efectiva, 
preventiva, aliviadora y curativa en el manejo de enfermedades 
degenerativas e isquémicas del corazón. Como coadyuvante de la tera­
pia médica convencional, el yoga nidra desempeña un papel importan­
te en todos los niveles de problemas cardíacos, desde la aguda situación 
post-infarto en la unidad de cuidados coronarios hasta el manejo de la 
insuficiencia cardíaca y la angina de pecho, o la rehabilitación de la 
víctima de infarto del miocardio que vive en su casa como un “inválido 
cardíaco".

Parece que el yoga nidra opera mediante la misma respuesta de re­
lajación que el simple japa yoga, el cual se ha encontrado que alivia la 
causa fundamental de la tensión cardíaca y del ataque cardíaco redu­
ciendo la carga de tensión incrasíquica y del medio ambiente que va 
desde el hipotálamo hasca las fibras eléctricas conductoras del corazón 
a través del sistema nervioso simpático (*1). Como resultado, se redu­
cen el ritmo cardíaco, la presión sanguínea y la carga sobre los múscu­
los cardiovasculares (*2).

La personalidad coronaria
De acuerdo con los sicólogos, las personas que sucumben a.las condi­
ciones cardíacas isquémicas, arterioesclerosis, infarto del miocardio y 
angina de pecho con frecuencia encajan dentro del mismo patrón 
sicológico. Son tensas, ambiciosas, decididas y “exitosas". A este tipo de 
personas se les conoce como de “personalidad A”, las cuales parecen 
estar en un más alto riesgo de sufrir infarto prematuro u otros inciden­
tes cardíacos (*3).

203



Yoga h'idra.

La persona con tendencia coronaria tiende a trabajar 
compulsivamente, come, fuma y toma en exceso y no se relaja o ejercita 
adecuadamente. Falla en desarrollar una salida positiva para sus ten­
siones emocionales, pareciendo de corazón duro e inexpresiva, cuando 
en realidad es altamente sensitiva pero "embotella" sus sentimientos 
profundos. Esto encuentra expresión en ataques de frustración, furia, 
ira, pasión o violencia. Esta frecuente acumulación de presión emocio­
nal impone una enorme tensión sobre el corazón, forzándolo a trabajar 
excesivamente y fallar prematuramente.

El voga nidra está emergiendo como un procedimiento preventivo y 
curativo excelente en el manejo cardiovascular. Induce una actitud 
mental y un clima emocional más relajado, capacitando al practicante 
para afrontar exitosamente el estrés de la vida diaria sin percances.

Influencia sobre el colesterol y los niveles lípidos 
En un importante estudio de la University of Tel Aviv (Israel), la relaja­
ción yóguica bajó significativamente los niveles de colesterol sérico en 
pacientes cardíacos (*4). Otros estudios han reportado niveles menores 
de "hormonas de estrés” metabólicas y endocrinas, incluyendo lípidos, 
lactato, aldosterona, testosterona, adrenalina y dopamina-beta- 
hidroxilasa (*5).

Hipercolesterolemia (colesterol alto en la sangre) es uno de los fac­
tores de riesgo reconocidos en la enfermedad coronaria arterial y 
arterieesclerosis generalizada. El plasma de pacientes cardíacos cuyos 
lípidos y colesterol en la sangre están consistentemente elevados es le­
choso, espeso y turbio, en contraste con el plasma claro y aguado de 
una persona saludable que consume una dieta baja en grasas saturadas 
(animales). El bombeo continuo de este líquido pesado y viscoso a tra­
vés del árbol arterial durante meses y años impone una gran tensión 
sobre el músculo del corazón, de la misma manera que un motor que 
bombfea una mezcla de aceite grueso se gasta mucho más rápidamente 
que uno que bombea sólo agua.

En. el pasado, los científicos médicos han. tratado de controlar, con 
éxito limitado, la hipercolesterolemia mediante una droga-específica 
(como las resinas de colesteramina), junto con una dieta baja en grasas.

2 0 4



Investigaciones Científicas

El yoga nidra ofrece ahora una adición efectiva en la disminución de 
este factor crucial de riesgo en la enfermedad coronaria.

Influencia de las hormonas masculinas
Las fluctuaciones en la presión sanguínea debidas a estados emociona­
les inestables y la repentina liberación de tensiones emocionales siem­
pre han sido consideradas dañinas para la salud cardiovascular, y los 
investigadores en la Texas Úniversity en San Antonio (Estados Unidos) 
han encontrado recientemente un vínculo claro entre las hormonas 
masculinas y el daño cardiovascular (*6). Han descubierto receptores 
específicos para las moléculas de testosterona en las paredes de ias ar­
terias principales y las cámaras cardíacas. Actualmente se cree que la 
excesiva liberación de testosterona en el torrente sanguíneo que ocurre 
en condiciones de comportamiento emocional descontrolado "hieren" 
o dañan los vasos sanguíneos del corazón a medida que las moléculas 
hormonales se fijan en esos lugares de recepción.

Muchos cardiólogos, incluyendo al Dr. Christian Barnard, ei ciruja­
no pionero de los trasplantes de corazón, reconocen actualmente el 
valor de la relajación y otras prácticas de yoga en ejercer una influencia 
estabilizadora y armonizadora sobre el comportamiento emocional y 
los patrones de secreción endocrina. Ellos prescriben el yoga nidra 
rutinariamente, t.2 nto para proteger contra el ataque cardíaco prema­
turo como para inducir profunda relajación física, cardíaca y mental en 
pacientes ansiosos y cardíacos miedosos.

Ataques cardíacos menores y mayores
La angina de pecho o "mini ataque al corazón” se origina cuando el 
músculo del corazón es privado temporalmente de un adecuado sumi­
nistro de sangre para llenar las necesidades inmediatas. Estos dolores 
de pecho característicos de insuficiencia cardíaca ocurren en condicio­
nes de aumento de demanda debidas a ejercicio o reacciones emocio­
nales como ira, furia o pasión. Estos dolores se alivian mediante des­
canso físico y relajación mental. En el pasado, los científicos consideraban 
que la causa principal de la angina era el endurecimiento previo de las 
arterias coronarias que suplen de sangre al músculo del corazón. Sin 
embargo, este factor puede ser sólo de importancia secundaria.

205



El infarto del miocardio o ataque al corazón fuerte se caracteriza por 
un severo e implacable dolor en el pecho que no cesa con el descanso. 
Esto ocurre cuando una sección del músculo cardíaco es completamen­
te privada de su provisión de sangre, lo que .provoca su muerte. Con­
trario a la angina, el infarto del miocardio se ha atribuido al 
tromboembolismo, la obstrucción total del flujo sanguíneo .en una de 
las arterias coronarias pequeñas debido a la formación de un coágulo, 
al alojamiento de un émbolo o la formación de una placa.

Yoga i\'idra

Vasoespasmo coronario
Con frecuencia es extremadamente difícil distinguir, en la práctica clí­
nica, entre un ataque de angina y un ataque fuerte al corazón, especial­
mente al comienzo del dolor cardíaco. Sin embargo, generalmente era 
aceptado que los responsables eran dos mecanismos diferentes, la 
arterieesclerosis y el tromboembolismo.

Ahora, evidencia de la University of Pisa (Italia) indica que un solo 
mecanismo subyacente llamado vasoespasmo coronario es responsable 
tanto del miniataque al corazón como del ataque masivo al corazón. 
(*7) En el vasoespasmo coronario, los vasos sanguíneos hacen un es­
pasmo completo en respuesta a la tensión emocional y síquica genera­
da en los centros límbicos (emocionales) del cerebro hacia las paredes 
de los vasos sanguíneos coronarios a través del hipotálamo y las fibras 
nerviosas simpáticas (vasoconstrictoras) que llegan al corazón. Este ha­
llazgo revolucionario sugiere enfáticamente que factores como la for­
mación de coágulos y el endurecimiento arterioesclérótico pueden ser 
hasta cierto punto eventos post-mortem, sin mayor significado clínico 
como iniciadores del dolor de corazón. Por lo tanto, en estos casos, el 
factor principal del ataque al corazón y de la angina parece ser una 
carga especialmente pesada de tensión emocional y síquica que preocu­
pa al individuo justamente antes del ataque.

La capacidad de la relajación para alterar el clima emocional y men­
tal del paciente cardíaco mediante una combinación de relajación, y 
diversidad en la atención, con miras a impedir una angina incipiente o 
un inminente quebrantamiento, no ha sido reconocida todavía por los 
círculos médicos, aun cuando fue registrada claramente en la literatura 
médica hace más de 30 años. En 1948, Aaron Friedell, un cardiólogo

206



Investigaciones Científicas

americano, registró que la respiración nasal atenta (conocida en el yoga 
niara como anulorna viloma o respiración nasal síquica) era un método 
muy efectivo, inmediato y libre de droga de controlar y aliviar e! dolor 
de angina en pacientes cardíacos (*8).

Sólo ahora está emergiendo el significado del yoga nidra como una 
técnica terapéutica principal para la enfermedad coronaria isquémica. 
La práctica induce un estado de oaz mental profunda y relajación emo­
cional. Libera rápidamente los vasoespasmos coronarios, aliviando el 
dolor de la angina e impidiendo un infarto potencial en el momento de 
su inicio.

El papel futuro del yoga nidra en el cuidado coronario y en el mane­
jo de los regímenes parecería ser uno muy importante. El valor de la 
práctica de relajación en la prevención de las enfermedades 
cardiovasculares ha sido bastante bien reconocido y aceptado (*9). Sin 
embargo, su potencial en él alivio de condiciones agudas coronarias se 
está aclarando también.

Hipertensión (presión arterial alta)
La hipertensión y sus complicaciones son causas principales de muerte 
en las sociedades, modernas. En este problema sicosomático relaciona­
do con el estrés puede ocurrir amplio daño de los vasos sanguíneos, los 
ojos, los riñones y el corazón después de la elevación prolongada de la 
presión a través de la red arterial durante meses o años. Cada día a un 
mayor número de personas se les prescriben drogas para la hipertensión 
durante el resto de sus vidas para prevenir estas complicaciones y una 
muerte temprana.

. Una gran mayoría (9 de cada 10) de hipertensos son diagnosticados 
como con hipertensión esencial (idiopática), para la cual los científicos 
médicos no han descubierto una causa. Una gran proporción de estos 
pacientes no sufren de ningún síntoma perturbador. Hasta ahora, el 
único método efectivo para manejarla ha sido la terapia para toda la 
vida con droga. Desafortunadamente, los regímenes disponibles no son 
ideales en ningún caso pues ocasionan efectos secundarios en muchos 
pacientes quienes descontinúan la terapia, incluso con el riesgo de con­
secuencias peligrosas y una vida más corta. Bajo esta luz, la aparición 
■de la relajación dei yoga nidra como tratamiento seguro, efectivo y barato



para la hipertensión suave y moderada es muy alentadora tanto para 
los médicos como para toda la comunidad.

La efectividad de la relajación en bajar los niveles elevados de pre­
sión arterial de pacientes hipertensos ha sido validada por numerosos 
estudios clínicos (*5,10,15). La práctica es ampliamente recomendada 
por médicos en varios países para pacientes que sufren desde 
hipertensión suave hasta moderada.

Se ha encontrado que el entrenamiento de relajación adoptado, bien 
sea sólo como terapia adicional, reduce la presión sistólica (TAS) en un 
promedio de 15 a 20 mmHg, y la presión diastólica (TAD) en 10 mmHg 
después de tres o más semanas de práctica diaria guiada (*10,11,12). 
Como resultado, los hipertensos recientemente diagnosticados y 
asintomáticos son frecuentemente capaces de restaurar su presión san­
guínea a límites aceptables sin tener que recurrir a medicamentos con­
tra 13 hipertensión cuyos efectos secundarios, como la perturbación del 
sueño, la depresión y la impotencia masculina, pueden ser tan severos 
e incapacitantes que hagan imposible utilizarlas. En casos más graves y 
prolongados, el yoga nidra es una terapia adicional útil que capacita a 
una gran proporción de les pacientes para reducir e incluso desconti­
nuar sus medicaciones. Sólo una pequeña proporción de sujetos fallan 
en responder a esta práctica.

Estudios de investigación
Un estudio reciente realizado en la Stanford Universicv School of Medi­
cine (Estados Unidos) demostró que la disminución en la presión san­
guínea inducida por la práctica diaria de relajación tiene un efecto mucho 
rna.vor, extendiéndose a todo el día y no solamente como un efecto 
transitorio coincidente con la sesión de práctica (* 13). Otro estudio 
controlado realizado en la Langley Porter Neuropshychiatric Institute 
en California encontró que la reducción en la presión sanguínea y los 
niveles de ansiedad en pacientes hipertensos continuó durante 12 me­
ses después del entrenamiento de yoga nidra (*14).

Como resultado de estos estudios, la relajación yóguica se está vol­
viendo un tratamiento de primera escogencia en el manejo de la 
hipertensión suave recientemente diagnosticada, y su utilización corno 
método adjunto a.la terapia convencional de droga permite bajar las 
dosis y por lo tanto reducir los efectos secundarios.

Yoga Nidra

208



Investigaciones Científicas

En una de las investigaciones más recientes, un grupo de investiga­
dores del Departamento de Cardiología del K.E M. Hospital en Bombay, 
guiados por el Dr. K.K. Datey, evaluaron los efectos de la práctica de la 
relajación en ¡a hipertensión. A los pacientes se les enseñó la forma 
preliminar de yoga nidia llamada shavasana (*15).

La mayoría de elios mostraron clara mejoría después de tres sema­
nas de entrenamiento. Dolor de cabeza, vértigo, nerviosismo, irritabi­
lidad e insomnio desaparecieron en casi todos los pacientes. Otros sín­
tomas se volvieron menos severos y en general se reportó un aumento 
en la sensación subjetiva de bienestar. Disminución significativa de la 
presión sanguínea y/o de las dosis de droga se obtuvieron en el 52 por 
ciento de los pacientes. Los investigadores concluyeron que "esta tera­
pia abre una nueva avenida en el manejo de la hipertensión ’. Este so­
bresaliente estudio se reproduce en su totalidad en el apéndice que 
sigue a este capítulo.

209





Tomado del Quarterly Journal ofSv.rgico.1 Sciences, vol. Jo, nos. 3 - 4 ,  sept. - 
dic. 1977.

Estrés y enferm edad C oronaria

HON. BRIG. K.K. DATEY Y S.J. BHAGAT

Yoga Heari Research Ccnter, Bombay y Department of Cardiology, Medical 
Research Center, Bombay Hospital, Bombay.

El hombre accua! está sujeto a mayor estrés y tensión que en cualquier 
otra época de la historia. El avance tecnológico y económico ha creado 
un ritmo y un estilo de vida en el que el individuo no puede mantener 
el paso. El hombre es víctima del monstruo que él mismo ha creado, el 
monstruo del progreso. El estrés mental y la tensión es la pena que 
paga por volverse más “civilizado".

Es cierto que algunas personas tienen más tendencia a sufrir los 
efectos del estrés, pero no hay nadie inmune contra él, sólo varía el 
umbral. El estrés afecta diferentes partes del cuerpo y puede llevar a 
varias enfermedades.

En años recientes, la incidencia de enfermedades coronarias e 
hipertensión ha ascendido. Aunque la presión arterial alta prevalece en 
todo el mundo, muy poco se conoce acerca de su causa. Cerca de un 10 
por ciento de los casos de presión arterial alta son efecto secundario de 
enfermedades del riñón, la aorta, las glándulas endocrinas, etc. Estos 
son casos de hipertensión secundaria. En el otro 90 por ciento no pue­
de detectarse la causa de la presión arterial alta. En estos casos, la etio-

-21.3



Yoga ¡\'idra

logia es desconocida y por lo canto la condición se denomina 
hipertensión esencial o idiopática.

Se ha visto que las poblaciones urbanas tienen niveles más alcos de 
presión arterial que las rurales (*1,2,9). Esto probablemente se debe al 
hecho que las personas que habitan en las áreas urbanas sufren mayor 
estrés que quienes viven eri la áreas rurales. El estándar de vida más 
alto, la mayor educación, los mayores ingresos y las ocupaciones más 
profesionales están asociadas con mayores niveles de presión arterial.

También hay mayor estrés en determinados trabajos; los ejecutivos, 
los profesionales y las personas que trabajan con fechas límites están 
bajo estrés la mayoría del tiempo. Russek y Zohman (*8), en un estudio 
realizado en pacientes coronarios e igual número de controles, anota­
ron que el estrés del trabajo tenía que ver más con la mayor diferencia 
entre los grupos que con otros factores de riesgo como la dieta, la he­
rencia, la obesidad, el fumar o hacer ejercicio.

La mayoría de los pacientes con hipertensión se tratan con droga 
que debe continuarse por el resto de la vida. Algunos de los perjuicios 
de la terapia con droga son los costos de éstas y los efectos secundarios. 
Por lo tanto debe dársele la bienvenida a cualquier otra medida que 
ayude a bajar la presión sanguínea sin drogas. Es aquí donde Ja 
biorretroalirnentación, el yoga y otras técnicas de relajación desempe­
ñan un papel importante.

Este estudio fue realizado para encontrar el efecto de las técnicas de 
relajación, el entrenamiento de biorretroalirnentación y shavasana (un 
ejercicio yóguico), en pacientes que sufrían de hipertensión.

Materia] y método
Veintisiete pacientes hipertensos fueron reclutados para entrenamien­
to en biorretroalirnentación y 86 para shavasana.

Grupos de biorretroalirnentación
Este grupo consistía de 27 pacientes, 16 hombres y 11 mujeres.'Sus 
edades iban desde los 39 hasta los 78 años (promedio de 55). Ellos 
sabían de su hipertensión desde hacía por lo menos un año y en algu­
nos casos hasta 20 años (promedio de 6,8 años). La etiología de la 
hipertensión era esencial en 25 y renal en 2. Todos, excepto 2, estaban

2 1 4



Apéndice

tomando medicamentos antihipertensivos, pero su presión sanguínea 
no estaba adecuadamente controlada. Veinte controles con hipertensión, 
9 hombres y 11 mujeres, fueron reclutados de edades y sexo tan pare­
cido como fue posible al .grupo de tratamiento. En este, i3 pacientes 
tenían hipertensión esencial y 2, hipertensión renal. El promedio de 
tensión sanguínea en ambos grupos se muestra en la Tabla 1.

Tabla 1
Presión sanguínea promedio en el grupo de tratamiento 

y en el de control

Presión Sanguínea

Grupo Edad
Promedio

Sistólica 
y diastólica 

original

Sistólica 
y diastólica 
antes de 
la prueba

promedio
original

Promedio 
antes de 
la prueba

Tratados 55 168/105 157/98 126 118

Control 57 170/108 166/100 128 122
»

La presión original es la registrada cuando al sujeto se le detectó por 
primera vez la hipertensión. La presión arterial de base antes de la 
prueba es un promedio de 18 lecturas tomadas durante tres días sepa­
rados después de una hora de descanso cada día. La presión se tomó 
estando de pie, sentado y boca arriba y su promedio fue tomado como 
la lectura final. El mismo criterio se aplicó para el grupo de control.

Los síntomas de estos pacientes variaron. En orden de frecuencia 
hubo cansancio, dolor de cabeza, disnea cor. el ejercicio, mareo, irrita­
bilidad, dolor de pecho con angina o sin ella, palpitación, nerviosismo 
y depresión. El dolor de cabeza y el cansancio fueron muy comunes y 
escuvieron presentes en un 70 por dentó y 65 por ciento de los pacien­
tes, respectivamente. Los síntomas en el grupo tratado y el de concrol 
fueron comparables.



í'ójfl Kidra 

Técnica
Todos los pacientes fueran mocivados apropiadamente para obtener la 
máxima cooperación. Fueron vistos individualmente tres veces a la se­
mana durante sesiones de media hora en un promedio de nueve sema­
nas. Sus presiones sanguíneas fueron tomadas de pie, sentados y boca 
arriba al comienzo y nuevamente al final de cada sesión. Se utilizó un 
tensiónietro ordinario que fue revisado periódicamente, para mayor 
exactitud. Todas las presiones distólicas fueron tomadas en la quinta 
fase. Estos pacientes recibieron entrenamiento en relajación y métodos 
de biorretroalimentación. Los pacientes en el grupo de control tam­
bién asistieron tres veces a la semana durante nueve semanas. Su pre­
sión sanguínea fue tomada a la llegada y nuevamente media hora des­
pués de que descansaran sobre un sofá. No se les instruyó en relajación 
ni tampoco se les informó sobre sus niveles de presión ni se les conectó 
a instrumento de biorretroalimentación alguno.

Las sesiones de entrenamiento se realizaron en una habitación con 
una remperacura cómoda. Los sonidos externos fueron mantenidos al 
mínimo y no se realizaron intentos de aislar el sonido de la habitación. 
No ingirieron alimento alguno una hora antes de la sesión. Eliminaron 
la ropa apretada y los anteojos.

Durance la sesión de entrenamiento, el paciente se acostó completa­
mente relajado sobre una mesa de examen. Los ojos se mantuvieron 
cerrados y primero se le pidió que respirara lenta y rítmicamente, per­
mitiendo que tomara sin esfuerzo y de manera nacural su propio ritmo.

Durante toda la sesión, el paciente estuvo conectado a un apartado 
de biorretroalimentación que mostraba la resistencia galvánica de la 
piel (RGP) mediante una señal sonora constante. Los cambios en la 
resistencia de la piel proporcionan una medida bastante confiable del 
nivel de relajación. La causa de los cambios en la resistencia no se cono­
ce completamente, pero la actividad de las glándulas sudoríparas, la 
cual es proporcional a la actividad del sistema nervioso simpático, es 
uno de los factores envueltos. A medida que la relajación progresa, la 
resistencia de la piel aumenta y ocurre un descenso en la intensidad de- 
la señal auditiva. Por lo tanto, la respuesta correcta se refuerza inmedia­
tamente, motivando al paciente a continuar sus esfuerzos en la direc­
ción correcta.

216



Apéndice

AJ final de la sesión, se informó a cada paciente el nivel de su pre­
sión antes y después de la sesión. Se les mocivó para que practicaran 
telajación en su casa dos veces al día.

La dosis de la droga fue ajustada de acuerdo con la respuesta y el 
paciente participó activamente en esta decisión de ajuste de la droga.

Grupo de shavasana
Este grupo consistió de 68 pacientes hombres y 1S mujeres cuyas eda­
des oscilaban entre los 22 y los 74 años con un promedio de 40 años. Su 
presión sistólica original estaba entre los 160 y los 270 mmHg y la 
diastólica, entre los 90 y 145 mmHg. El promedio era de 1S6/115 mmHg. 
La etiología de la hipertensión era esencial en 62, renal en 19 y 
arterioescleróiica en 5. Estos pacientes fueron divididos como se mues­
tra en la tabla 2.

Tabla 2
Número total de pacientes en el grupo de shavosana S6, 

divididos en tres grupos.

Numero de pacientes 
Etiología de hipertensión

Grupo Esencial Renal Arterio-
esclerótica

Total

1. Sin droga 8 4 3 15

2. P.A. controlada 
adecuadamente 
Con droga

36 7 2 45

3. P.A. controlada 
inadecuadamente 
a pesar de las drogas

18 8 26

62 19 5 86

2 1 7



Yoga Nidra

£1 grupo L consistió en pacientes con hipertensión que no habían 
recibido ninguna droga para su tratamiento. Les fueron dadas tabletas 
de placebo un mes antes de enseñarles shavasana.

El grupo 2 consistió en 45 pacientes quienes llevaban mínimo dos 
años tomando drogas contra la hipertensión y su presión había sido 
adecuadamente controlada.

£1 grupo 3 consistió en 26 pacientes que recibían drogas contra 
la hipertensión pero su presión arterial no estaba adecuadamente 
controlada.

L.a presión sanguínea de los pacientes que no estaban tomando dro­
ga fue tomada estando de pie y recostados, y no hubo hipotensión 
poscural. Sin embargo, la de quienes estaban tomando droga fue toma­
da en tres posiciones: recostados, sentados y de pie. La presión prome­
dio fue calculada como la presión diastólica más una tercera parte de la 
presión del pulso. El promedio en la posición de recostado del grupo 1 
y el promedio de las presiones en las tres posiciones del grupo 2 y 3 se 
muestra en la tabla 3.

Tabla 3
El promedio de presión de los tres grupos de shavasana

Grupo Presión promedio 
antes de cualquier 
(mmHg)

(original) 
terapia *

Presión inicial promedio** 
con placebo o droga

1. 136 Placebo 134

2. 137 Droga 102

nJ. 147 Droga 120

* P.A. registrada la primera vez que se deteccó la hipertensión.
** P.A. registrada después de haber administrado droga o placebo, 

pero antes de comenzar shavasana.

Los síntomas de los pacientes eran vértigo, dolor de cabeza, palpitacio­
nes, falta de aire, angina, irritabilidad, insomnio, nerviosismo y fatiga.



Apéndice

Todas las investigaciones se realizaron antes de comenzar shavasana 
y a partir ele allí, en intervalos regulares. Se registró un electromiograma 
en el músculo frontal, tanto antes como después del ejercicio en 
algunos pacientes para confirmar la relajación muscular durante el 
ejercicio.

Estas investigaciones se-repitieron periódicamente y a los pacientes 
se les pidió asistir al Centro Cardíaco todos los días para aprender el 
ejercicio; una vez que lo habían aprendido correctamente, se les acon­
sejó asistir semanalmeme a un control de su presión v ele la técnica del 
ejercicio.

Técnica del ejercicio yóguico (shavasana)
Al paciente se le permitió tornar un desayuno liviano una hora antes 
del ejercicio. Utilizó ropa liviana.y suelta para realizar el ejercicio, el 
cual se realiza de la siguiente manera:

El paciente se acuesta boca arriba, las piernas 30 grados aparte y los 
brazos formando un ángulo de 15 grados con el tronco, con los ante­
brazos hacia arriba y los dedos semidoblados.

Los ojos cerrados y las pupilas relajadas. Al paciente se le.enseña 
una respiración lenta, rítmica y diafragmáuca con una pausa corta des­
pués de la inspiración y una uñ poco más larga al final de cada expira­
ción. Después de establecer este ritmo, se le pide que ponga atención a 
la sensación en las fosas nasales, la frescura del aire inspirado y el calor 
el aire expirado. Este procedimiento ayuda a mantener al paciente alerta 
interiormente y a que se olvide de sus pensamientos usuales, con lo que 
s: torna menos consciente del medio ambiente exterior y logra relajar­
se. Al paciente se le pide que relaje los músculos de manera que pueda 
sentir la pesadez de las diferentes partes del cuerpo. Esto se logra 
automáticamente una vez que el paciente aprende el ejercicio, el cual 
se realiza durante 30 minutos. Un supervisor experimentado se cercio­
ra de que no haya movimiento en parte alguna del cuerpo, con excep­
ción del movimiento abdominal rítmico. La relajación física se controla 
de tiempo en tiempo, levantando las extremidades y soltándolas para 
ver su flacidez. La mayoría de los pacientes aprenden el ejercicio co­
rrectamente en cerca de 3 semanas. El pulso, la presión y la respiración 
se toman antes y después del ejercicio. Después de que los pacientes



aprenden correctamente el ejercicio, normalmente la tasa respiratoria 
está entre 4 y 10 por minuto.

La dosis de droga en pacientes de los grupos 2 y 3 se ajusta de acuer­
do con su respuesta. El porcentaje de reducción se calcula en cada caso 
de los requerimientos de droga antes de comenzar shavasava.

Resultados
Se vio una mejoría subjetiva en la mayoría de los pacientes de ambos 
grupos. Los síntomas, como por ejemplo dolor de cabeza, vértigo, ner­
viosismo, irritabilidad e insomnio, desaparecieron en la mayoría de los 
pacientes y hubo una sensación de bienestar.

Grupo de biorretroalimentación
Hubo una reducción significativa de la presión en el grupo tratado, en 
comparación con el grupo de control- 21 pacientes de los 27 mostraron 
una reducción significativa de su presión. La presión promedio se re­
dujo de 118 a 103 mmHg. Después de 4 meses de seguimiento fue de 
107 mmHg. En cerca del 50 por ciento de los pacientes el requerimien­
to de droga se redujo de 33 al 100 por ciento (promedio 41). No hubo 
un cambio significativo en la presión de los pacientes del grupo de 
control.

Grupo de S h avasan a
Se encontró una caída en la presión en los tres grupos. En los pacientes 
del grupo 1, la presión promedio bajó de 134 a 107 mmHg (una caída 
de 27 mmHg). Estos resultados se muestran en la tabla 4.

Yoga Kidra

Tabla 4
Mejoría objetiva sin droga en 15 pacientes

Presión sanguínea promedio Promedio mmHg

Promedio inicial 134
Después de shavasana 107*
Reducción 27

*p menor de 0,05

220



Apéndice

En el grupo 2 la caída de la presión fue de 102 a 100 inmHg. Pero la 
necesidad de droga se redujo a un 32 por ciento de la original en 27 
pacientes (60 por ciento). En el grupo 3 la presión promedio descendió 
de 120 a 110 mmHg y la necesidad de droga se redujo en un 29 por 
ciento en 10 pacientes (38 por ciento). Estos resultados se muestran en 
la tabla 5.

Los pacientes que no respondieron fueron principalmente los que 
no asistieron con regularidad.

Tabla 5
Mejoría objetiva en los grupos 2 y 3 

(71 pacientes tomando droga)

Grupo y No. 
de pacientes

Presión arterial 
inicial promedio

Presión promedio 
después de 
shavnsana

Necesidad 
de droga

II. (45) 102 mmHg 100 32% en 27 
(607c)*

III (26) 120 mmHg 110 29% en 10 
(3S7o)

* p menor de 0,05

De los resultados anteriores se deduce claramente que las técnicas 
de relajación, así como el entrenamiento en biorretroaümentación y 
shavasana, ayudan a reducirla presión en pacientes hiperiensos.

Discusión
El hipotálamo es una estación de control del sistema nervioso autóno­
mo y mantiene la homeóstasis. Los cambios hemodinámicos resultan­
tes en la hipertensión esencial son similares a los que ocurren en una 
persona nermotensa durante el estrés emocional (*3). Estos cambios 
también pueden producirse mediante estimulación eléctrica directa de 
los centros motores y regiones del hipotálamo. Parecería que la

221



Yoga Niára

estimulación constante del hipotálamo conduce a un alto nivel de pre­
sión arterial. Varios ensayos en la literatura han indicado que el estrés 
sicológicojuega un papel importante en la patología de la hipertensión 
(*4- 7).

Cualquiera que sea la etiología de la hipertensión, se presenta un 
aumento en el nivel en el que el sistema homeostático opera y éste 
reacciona contra el ascenso y el descenso de la presión arterial. Por 
consiguiente, el mecanismo regulador del hipocálamo está probable­
mente establecido a un nivel más alto cuando hay hipertensión, y si éste 
puede ser restablecido al nivel normal, la hipertensión puede ser con­
trolada.

Normalmente la corteza cerebral recibe una gran variedad de men­
sajes del medio ambiente, los que llevan a una reacción emocional y 
mental. Estos mensajes son transmitidos a las extremidades haciendo 
que reaccione el hipotálamo y la glándula pituitaria, los cuales se refle­
jan en reacciones sicológicas. Por ejemplo, mando se recibe una llama­
da telefónica, una persona puede comenzar a sudar, tener palpitacio­
nes y elevársele su presión arterial.

El entrenamiento del yoga lleva al mismo tiempo a un aumento de 
la ex.citabilidad cortical y a una reducción en la excitabilidad del siste­
ma límbico que se expresan en la personalidad humana y en la expe­
riencia subjetiva como consciencia de la percepción aumentada y, si­
multáneamente, una reacción emocional reducida. Por lo tanto, el 
mecanismo regulador del hipotálamo se fija en un nivel normal o cer­
cano a lo normal, lo que ayuda a reducir la presión arterial alta. En el 
entrenamiento de biorretroalimentación, los cambios fisiológicos se 
perciben de tiempo en tiempo a través de instrumentos. Esto motiva a 
las personas a modificar estos cambios, lo que genera unas respuestas 
hipotalámicas y pituitarias modificadas. Por eso las dos técnicas obtie­
nen resultados similares a pesar de estar mediadas a través de vías 
neurofisiológicas diferentes.

Resumen
En la actualidad, el hombre está sujeto a mayor estrés y tensión que en 
épocas anteriores. El estrés juega un papel importante en la patogénesis 
de la hipertensión esencial.



Apéndice

A 27 pacientes de hipertensión se les entrenó en 
biorretroalimentación. La resistencia galvánica de la piel indicó su rela­
jación. Al final de la prueba se notó una mejoría subjetiva en la mayoría 
de los pacientes; el promedio de tensión arterial se redujo de 113 a 103 
mmHg. Y la necesidad de medicamentos se redujo en un 4 1 por ciento. 
Resultados similares se obtuvieron con la regulación de temperatura 
mediante biorretroalimencación.

A S6 pacientes hipertensos se les enseñó shavusana, un ejercicio 
yóguico. Los pacientes fueron divididos en tres grupos: el primero re­
unía a pacientes que no estaban tom ando medicamentos 
ancihipertensivos; el segundo, a pacientes cuya presión arterial estaba 
controlada mediante drogas y el tercero, a pacientes cuya presión arterial 
no estaba siendo controlada adecuadamente, incluso tomando medica­
mentos. Luego de.practicar shavasana por tres meses, la mayoría de 
pacientes reportó una sensación de bienestar general y una mejoría en 
síntomas como dolores de cabeza, insomnio, nerviosismo, etc. En el 
grupo 1, el promedio de presión arterial bajó de 134 a 107 mmHg. En 
el 2, el requerimiento de medicamentos se redujo al 32 por ciento y en 
el 3, el promedio de presión arterial se redujo de 120 hasta I 10 mmHg 
y el requerimiento de medicamentos bajó al 29 por ciento.

Por lo tanto el entrenamiento en biorretroalimentación yiosriavasaTUi 
es una importante adición al armamento que existe contra la 
hipertensión.



Yoga N idra y B io rretroalim entación

Esie es un reporte preliminar sobre el programa de Cursos de Reduc­
ción del Estrés llevado a cabo en Satyananda Asliram en Perth (Austra­
lia), de 1980 a 1981, utilizando técnicas de yoga complementadas con 
el uso de la biorretroalimentación. Estos cursos se basaren en el entre­
namiento en yoga nidra, aunque también fue necesario incluir técnicas 
de asana, pranayama y meditación. Cada curso se llevó a cabo en perío­
dos de dos horas durante 10 semanas con grupos de 12 a 14 adultos, 
tanto hombres como mujeres. El objetivo era desarrollar la habilidad 
de relajarse profundamente y estimular el crecimiento personal a tra­
vés de la práctica del yoga, con énfasis en la importancia de la práctica 
continuada de esas técnicas. La biorretroalimentación fue un método 
excelente para mostrar a los participantes cómo estaban progresando 
durante las 10 semanas de entrenamiento. Esto proporcionó ún refuer­
zo positivo de la efectividad de la práctica de yoga nidra, lo que a su vez 
propició un estado de mayor receptividad y por consiguiente, mejores 
resultados.

El curso reveló que aunque el yoga nidra es un método eficiente de 
obtener relajación profunda, los problemas del estrés no siempre se 
originan en la sobreexcitación y en la inhabilidad de relajarse. Se en­
contró que otras técnicas de yoga eran útiles para armonizar las ten­
dencias desequilibradas antes de introducir la relajación profunda.

Equipo
La parte principal del equipo de biorretroalimentación que se utilizó 
fue el medidor de resistencia eléctrica de la piel (REP), que es más 
exacto que el medidor más utilizado RGP Mide el valor de la resistencia

2 2 4



Apéndke.

de la piel en la palma de la mano, que varÍ3 en proporción directa a los 
cambios del sistema nervioso autónomo. El medidor muestra dos esca­
las: una está graduada hasta 2 M-Ohms e indica i?, resistencia basal de 
la piel (RBP), o sea el valor real de la resistencia de la piel en ese mo­
mento. Hablando de manera general, un bajo RBP indica un estado 
activado o excitado y un alto BSR indica un estado de relajación, retiro 
o baja excitación.

Con la otra escala, la aguja del medidor se coloca en el centro de la 
escala, desde donde puede balancearse hacia la izquierda o la derecha 
y medir el porcentaje de cambio en respuesta al sistema nervioso autó­
nomo. Su movimiento hacia la derecha indica excitación, la cual está 
asociada principalmente con la activación del sistema nervioso simpáti­
co en respuesta a algún reto o estrés. El movimiento de la aguja hacia la 
izquierda indica el grado de relajación que se ha alcanzado y ésto está 
asociado principalmente con la activación del sistema nervioso 
parasimpático.

Utilizando estas dos escalas, unidas a un número de pruebas para 
evaluar la habilidad de! sujeto para responder a estímulos o relajarse, 
se obtuvo una amplia gama de conclusiones sobre el grado de control 
que el sujeto tenía sobre sus respuestas nerviosas autonómicas.

Formato
Al comienzo de cada curso los participantes tomaron las siguientes prue­
bas básicas utilizando el medidor del REP. Sus respuestas autonómicas 
fueron registradas y de ellas se obtuvo un perfil multidimensional de 
las respuestas sicofisiológicas personales al estrés. Esto permitió pres­
cribir prácticas más apropiadas de manera individual.

Medida del BSR en el estado de vigilia "normal”. Esto indicaba si el 
sujeto, estaba én realidad muy tenso o excesivamente retirado en un 
estado que para él era normal.

Medida porcentual de cambio en la resistencia de la piel mientras 
que los participantes condujeron su propia forma de relajación durante 
un período de 10 minutos. Los resultados fueron registrados en una 
gráfica con el tiempo en el eje horizontal y el porcentaje de cambio de 
resistencia de la piel en el eje vertical. Por ejemplo, una buena respues-

225



Yoga Nidra

ta de relajación escaria indicada en el medidor REP mediante un balan­
ceo suave y estable de la aguja hacia la izquierda, y el gráfico seria una 
curva suave hacia los niveles de relajación profunda. Frecuentemente 
se obtuvo una amplia gama de resultados. Por ejemplo, la persona que 
“se esfuerza demasiado" por relajarse puede de hecho excitarse y ésto 
lo indica el movimiento de la aguja hacia la derecha en lugar de hacia 
la izquierda. En otros, los niveles de relajación no fueron tan profun­
dos como pudieran haber sido o fluctuaron en patrones diferentes, etc.

Medida del RBP después de 10 minutos de relajación en la prueba
2. Esta indicaba si el sujeto era capaz de relajarse profundamente o si 
en lugar de la relajación estaba ocurriendo una excicación. Á los sujetos 
se les permitió entonces regresar a su estado “.normal" de vigilia y la 
aguja se colocó en el centro de la escala.

Respuesta al reto. Este consistía en proporcionar alguna forma de 
estímulo externo, como por ejemplo un sonido fuerte o un pinchazo de 
alfiler, y entonces se notaba un movimiento de la aguja alejándose del 
centro de la escala. El estímulo actúa como un reto del sistema nervio­
so, por lo que con esta prueba se puede medir cómo responde la perso­
na habitualmente al reto o al estrés. Una respuesta deseable sería indi­
cada con un movimiento reposado de la aguja hacia la derecha. Debe 
recordarse que es normal que una persona responda al estrés. Los pro­
blemas comienzan cuando no podemos regresar al estado normar de 
relajación después. Esto lleva a la siguiente prueba.

Medida del tiempo que le toma a la aguja regresar al centro después 
del estímulo. En una persona equilibrada toma de 1 a 2 minutos, pero 
una persona tensa usualmente encuentra difícil relajarse nuevamente y 
la aguja se puede quedar por un período prolongado a la derecha, 
indicando que el brazo del sistema nervioso autónomo está domi­
nando.

Finalmente, el grupo fue llevado a través de una práctica de yoga 
nidra sencillo en la que se midieron los niveles individuales de relaja­
ción y el porcentaje de cambio en los ejes. Esto mostró a los participan­
tes que definitivamente se obdenen niveles mayores y más profundos 
de relajación a través de la práctica de yoga nidra, en comparación con 
su ideal anterior de relajación máxima.



Apéndice

Resultados
A medida que continuaron los programas, se hizo evidente que uno de 
los cinco patrones de respuesta del sistema nervioso autónomo siempre 
aparecía. De acuerdo con esto, se formuló un programa adecuado de 
prácticas yóguicas para equilibrar las tendencias específicas reflejarlas 
en cada patrón de respuesta. Estos cinco tipos y sus correspondientes 
prácticas se enumeran a continuación:

1. Sobreexcitación: Estos sujetos registrarían un bajo RBP inicial. Las 
pruebas 4 y 5 mostraron una sobrerreacción al estímulo o estrés y una 
inhabilidad de relajarse posteriormente.

De manera característica, este tipo de persona está constantemente 
activa, agresiva, competitiva y ambiciosa. Elevados niveles de ansiedad 
y preocupación son característicos de estos individuos, quienes encuen­
tran difícil “soltarse". Aquí el sistema nervioso autónomo está desequi­
librado en la dirección de dominio simpático. Esto es reflejo de una 
vida altamente extrovertida en la que hay excesiva identificación y ape­
go a los eventos transitorios de la vida. Este tipo de personalidad es 
especialmente susceptible a enfermedades cardiovasculares, y prácticas 
como yoga nidra, nadi shodhan, ujjayi y pawanmuklasan fueron muy efec­
tivas en restaurar un grado de equilibrio nervioso en tales individuos.

2. Fijo: el cipo de personalidad fijo fue indicado mediante poco o 
ningún movimiento de la aguja del REP durante cualquiera de las 
pruebas del 2 al 6. Este tipo no fue capaz de responder totalmente a 
situaciones externas, ni tampoco de relajarse y disfrutar las experien­
cias internas de la mente. Suelen decirse: “Estoy bien”, mientras que en 
realidad su vida es aburrida, sin color y sin inspiración. Lo único que 
han hecho es arreglos para evitar vivir, mediante la construcción de 
una concha aislada a su alrededor como protección contra las influen­
cias externas y sus propios pensamientos y sentimientos. Las pruebas 
revelaron que este tipo no responde ni al estímulo ni a la relajación.

Por lo canto fue necesario comenzar utilizando ocras prácticas, como 
shakli bandka, trikenasana, surja namaskar, bhesirika, bandhas, canco de 
Om, kirtan y en casos más drásticos, shankhaprakshalan, el cual tiene 
poderosos efectos sicológicos y fisiológicos. Una vez que lograron do-



minarse los bloqueos iniciales, se introdujeron exitosamente técnicas 
de yoga nidra y meditación sencillas. Se requiere un determinado gra­
do de control sobre las funciones autónomas antes de que pueda 
inducirse relajación profunda, pues de otra manera no habrá respuesta 
alguna a la técnica.

3. Fluctuante: este tipo de persona se caracteriza por movimientos 
erráticos de la aguja del mtdidor REP durante todas las pruebas. Estas 
personas son característicamente temperamentales y de genio excita­
ble. Por ejemplo, pueden inicialmente estar muy entusiastas con un 
proyecto y luego deprimirse cuando encuentran alguna dificultad. No 
teniendo estabilidad interna, este tipo de persona está frecuentemente 
forzada a depender excesivamente de otros. La respuesta al yoga nidra 
fue usualmente favorable y fue potenciada con un programa yóguico 
de csanas estáticas principales, posturas de equilibrio, respiración ab­
dominal, nadi shodhan (con énfasis en la tasa respiratoria y kumbhak), 
japa y traíak.

4. Subexcitada: la persona con baja excitabilidad presenta un muy 
alto RJBP, respuesta débil al reto (prueba 4) y retiro rápido (prueba 5), 
con lo que regresa frecuentemente a un punto más abajo del valor en el 
que comenzó. Esta personalidad es básicamente introvertida y retirada, 
tiende a vivir dentro de sus propios pensamientos sin poder interactuar 
eficiente y significativamente con el mundo externo. Aquí el. sistema 
nervioso parasimpático (ida ñadí) predomina. Sin duda, este grupo puede 
relajarse; sin embargo, buscan un estado de introversión, como un ca­
pullo, no pudiendo responder ni a los retos ni a las oportunidades.

Para este cuarto tipo de personalidad no es aplicable el yoga nidra, 
pues el practicante tendrá mucha dificultad en salir del aumentado 
estado de redro inducido con la práctica. El objetivo del yoga es obte­
ner control sobre el sistema neivioso autónomo, el cual no sólo implica 
la capacidad de relajarse sino también la habilidad de excitarse. Las 
prácticas de yoga nidra solamente pueden ser utilizadas por estos indi­
viduos una vez que han alcanzado la habilidad de salir de sus estados 
de retiro. Par2 facilicar esto, su programa de práctica incluía surya 
ruinas kar, asanas dinámicas, shakti bandhas, bhastrika-pranayama, agnisar 
kriya y kunjal kriya.

Yoga Nidra

228



Apéndice

Equilibrada: el tipo de personalidad saludable y equilibrada es indica­
da por un rango medio en I2 RBP en la prueba 1 y con una moderada 
curva de relajación a una RBP alta en la prueba 2 y 3. Las pruebas 4 y 
5 indican una respuesta normal al reto con un regreso firme a Ies nive­
les normales de relajación después de unos minutos. Después del en­
trenamiento inicial, este grupo puede practicar con beneficio el yoga 
nidra y cualquier tipo de técnicas de yoga.

Discusión
Originalmente los cursos fueron diseñados para la típica persona so­
breexcitada (grupo 1), pero pronto se volvió aparente, a medida que los 
otros cuatro patrones de comportamiento autónomo emergieron, que 
las personas que consideraban que vivían bajo estrés no pertenecían 
solamente a esta categoría. Se encontró que cada gmpo evolucionaba 
mediante esquemas diferentes con diversas necesidades y requisitos. 
Por ejemplo, durante uno de los cursos realizados específicamente para 
miembros de un grupo religioso particular, se encontró que la mayoría 
de los participantes pertenecían al segundo tipo “fijo” de patrón de 
comportamiento. Por lo tanto, las técnicas utilizadas generalmente en 
otros cursos fueron modificadas considerablemente para adaptarlas a 
este grupo. También resultó interesante el hecho que los Cursos para el 
Manejo del Estrés atraían a personas muy diferentes de aquellas que se 
inscribían en clases regulares de yoga, pero su actitud hacia el yoga se 
volvía mucho más positiva una vez que se les mostraba, mediante los 
resultados de la biorretroalimentación, que ésta en realidad funcionaba 
y que tenía una base empírica fuerte.

El proceso de “liberarse”
"Yogaschitta vritti nirodhah” (sutra 1), la respuesta clásica de Patanjali 
a la pregunta "Qué es el yoga”, afirma que el yoga es un proceso de 
bloquear los patrones de consciencia. Bloquear no significa suprimir 
sino la habilidad de "liberarse” y fluir con los diferentes patrones de la 
consciencia. Esta es precisamente la capacidad que se adquiere a través 
del entrenamiento del yoga nidra. Como hemos visto en la discusión 
anterior de nuestra propia investigación, la persona puede “liberarse" 
de su estado normal en respuesta al estrés y luego abandonar el estado

2 2 9



de excitación una vez que la situación estresante ha pasado; la persona 
que posee maduréz sicofisiológica es aquella que puede liberarse dé su 
estado normal de vigilia para relajarse profundamente y luego salir de 
ese estado cuando la situación lo requiere. Esa persona puede verdade­
ramente afrontar todas las situaciones de la vida con total consciencia, 
control del sistema nervioso y sus respuestas y vivir de manera equili­
brada, feliz y fructífera. Esta es la meta y la experiencia del yoga.

Cada uno de los otros cuatro tipos definidos en las pruebas del REP 
ilustran alguna forma de obstrucción mental en éste proceso de "libe­
rarse", previniendo el funcionamiento equilibrado del sistema nervioso 
autónomo, y por lo tanto un desequilibrio entre ida y píngala, entre las 
energías mentales (víanos shakti) y las energías vitales (prana shakti). En 
la fisiología yóguica sabemos que cuando ida y píngala están equilibra­
dos, sushumna nadi (energía espiritual) fluye y existe el estado de medi­
tación, mientras que en la terapia yóguica es precisamente este des­
equilibrio entre estas dos fuerzas la causa del desequilibrio mental y la 
enfermedad sicosomática.

La belleza de los experimentos realizados en el Programa de Reduc­
ción del Estrés yace en el hecho que ilustran claramente la afirmación 
de Swami Satyananda que todas las prácticas yógüicas,- sin excepción, 
están orientadas a producir un estado de meditación en la vida diaria 
mediante el equilibrio de ida y píngala, con lo que se obtiene control 
sobre las funciones del sistema nervioso simpático y parasimpático. 
También muestran que sin importar el problema por el que se hace la 
práctica, siempre hay una gama de técnicas yógüicas para contrarres­
tarlo y mover el sistema hacia el equilibrio. De manera similar, debe­
mos estar conscientes de que determinadas prácticas pueden no ser 
adecuadas en estados específicos de desequilibrio. Las técnicas yógüicas 
son como poderosas medicinas y no deben ser prescritas sin expe­
riencia.

Aun cuando se han descrito cinco tipos diferentes de comportamiento 
sicofisiológico, no hay realmente una clara demarcación entre cada uno. 
Por ejemplo, algunas personas comienzan a exhibir una respuesta de 
relajación normal pero se "trancan" en un punto determinado e inclu­
so se excitan, una vez que se alcanzan los niveles de relajación. Esta 
primera situación sugiere que hay un bloqueo en el proceso de relaja-

Yoga Nidra



Apéndice

ción en un determinado nivel subconsciente, mientras que la secunda 
situación indica que este bloqueo está causando miedo y perturbación, 
como puede ocurrir cuando hay una experiencia traumática reprimida 
que no ha podido ser totalmente afrontada o resuelta. Estas obstruccio­
nes son frecuentemente recurrentes en la misma etapa de yoga nidra, 
lo que ayuda a la persona a reconocerla, a evaluar el problema y luego 
“liberarse".

Encontrando el propio nivel
También es importante que cada persona se considere individualmen­
te, pues todos tenemos métodos y capacidades diferentes de afrontar el 
estrés, y algunas personas pueden funcionar normalmente bajo mayo­
res niveles de estrés que otras. El estrés puede simplemente definirse 
mediante la siguiente fórmula:

Estrés = numero de situaciones estresantes 
habilidad de afrontarlas

Por lo tanto, para reducir el estrés podemos reducir el número de 
situaciones estresantes mediante el cambio de estilo de vida o aumen­
tar nuestra habilidad de afrontarlo con técnicas como el yoga, y fre­
cuentemente un elemento de cada uno es necesario. Cada individuo 
vive en diferentes niveles de estrés, de acuerdo con su situación externa 
y su habilidad de afrontarla. Por lo tanto, e! entrenamiento en el yoga 
nidra no debe hacer énfasis en que cada persona produzca exactamen­
te los mismos resultados en el equipo de biorretroalimentación. Es su­
ficiente con que cada quien aprenda a inducir cambios positivos en la 
dirección correcta. A partir de allí, evolucionará y encontrará su propio 
nivel a través de la práctica diaria.

Consolidando los cambios en la vida
A lo largo del programa se hizo énfasis en la terapia del sankalpa para 
ayudar a los sujetos a consolidar los cambios en sus vidas. Esto incluyó 
consideración de las actitudes sicológicas, los mecanismos de afrontar, 
losyamas y niyamas, todo lo cual puede ayudar a vivir más plenamente y 
con menos estrés. Esto involucró charlas, discusiones y reuniones, las



Yoga Nidra

cuales capacitaron a cada participante a ver dónde sus actitudes erró­
neas estaban creando dificultades en la relajación. Como esto sólo se 
hacía a nivel intelectual, consciente, el sankalpa en el yoga nidra se vol­
vió un medio poderoso de transferir los cambios deseados a niveles 
subconscientes más profundos de la mente.

Fue necesario un grado de destreza para.el manejo de los cursos con 
e lrfin  prevenir el exceso de obsesión con el equipo de 
bio.Tctroalimentación y la compeiitividad para alcanzar los resultados 
"correctos", y que cada individuo encontrara naturalmente su propio 
nivel. Sin embargo, generalmente se observó que los resultados de la 
biorretroalimentación solamente dieron un refuerzo positivo a la idea 
de la necesidad de cambio y a la efectividad del yoga nidra y otras 
técnicas yó^uicas.

Otras posibilidades
Aunque este estudio ofrece solamente un pequeño vistazo de un vasto 
campo, la combinación de yoga nidra y biorretroalimentación puede 
ser un hallazgo importante para quienes no han desarrollado 'suficien­
te autoconsciencia y aún no son capaces de evaluar sus acciones y reac­
ciones internas.

Los cursos se concentraron principalmente en la reducción del estrés, 
pero fácilmente pueden desarrollarse más allá para llevar a las perso­
nas a la meditación y despertar la creatividad de la mente. Esco 
involucraría la utilización de un electroencefalograma para registrar 
los patrones del cerebro durante las prácticas progresivas de yoga. Aun­
que este más complejo aparato estuvo disponible durante los cursos, se 
encontró que con solo el medidor REP era suficiente para llevar a las 
personas hacia la autoconsciencia.

La relajación es un prerrequisito necesario para la meditación. Una 
vez que se ha dominado, entonces la meditación se vuelve una expe­
riencia más significativa. Desde aquí, las posibilidades pueden solo ex­
pandirse.

232



Apéndice

Diagrama de los Chakraso

233



Yoga Nidra



Diagrama de los Organos Internos

1. Cerebro

2. Espina dorsal

3. Columna vertebral

4. Traquea

5. Aorta

6. Pulmón izquierdo

7. Corazón

3. Diafragma

9. Estómago

10. Bazo

11. Páncreas

12. Colon transversal 
(intestino grueso -i.g.-)

13. Colon descendente (i.g.)

14. Intestino delgado

15. Colon sigmoideo (i.g.)

16. Ano

17. Esófago

18. Pulmón derecho

19. Diafragma

20. Hígado

21. Vesícula

22. Colon ascendente (i.g.)

23. Ciego

24. Apéndice

25. Recto



Glosario

Atmn.kc.ra 
Ahimsa 
Ajapa japa 
Ajna chakra 
Aklishla

Amaroli

Amrit

Anahat
Anamaya kosha 
Ananda
Anandamaya kosha 
Antar mouna

Anusthan

Arjuna

Aro han
Ariha
Asana

Asmita

Ego
Ausencia de violencia interior 
Repetición continua y espontánea del manera 
El "tercer ojo”. Localizado detrás del entrecejo 
Sin dolor, o placentero. Uno de los dos tipos de 
vritlis
Práctica de tomar la propia orina para desarrollar 
resistencia y vitalidad
Néctar inmortalizante producido mediante las 
prácticas yóguicas
Chakra del corazón o centro emocional 
El cuerpo material 
Bienaventuranza eterna.
Cuerpo de bienaventuranza
Técnica de meditación consistente en mantener si­
lencio interior
Resolución de practicar el mantea intensamente por 
un período determinado
Uno de los cinco hermanos Pandava del 
Mahabharala. A él se dirigía Lord Krishna en el 
Bhagavad Gira
Pasaje, ascendente al cuerpo sutil
Necesidad material o riqueza
Postura física en la cual se está en armonía con sí
mismo
Estado en el cual el ego y la individualidad se tras­
cienden

249



Yoga Ntdra

Alma 
A vid) a 
Awarohan 
Ayurjgda 
Baikhan japa 
Bandhas

Bhagavad Cita

Bhakti soga 
Bhavana 
Bhrumadhyc 
Bindu.

Brohmacharya

B rahmc mukurta

Bvuldki
Chaitanya
Cliakra
Chidakash dharana

Chidakash

Chilla
Dakshina 
Dakshina marga 
Dharana 
Dharma 
Diksha
Ganges
Gayatri
Geru
Cita

AJma individual
Ignorancia o falca de percepción consciente
Pasaje descendente al cuerpo sutil
Sistema védico de tratamiento médico
Repecición audible del manera
Crupo de prácticas en que se contraen y masajean
los óiganos internos
Discurso de Lord Krishna a Arjuna durante la gue­
rra del Mahabharala 
Yoga de devoción
En el bhakti yoga es la expresión del ser interior 
Entrecejo
Centro de la creación individual de donde ema­
nan por primera vez las vibraciones psíquicas 
Control de la energía sexual con propósitos espiri­
tuales
De las 4:00 a las 6:00 am. La hora más apropiada
para la práctica espiritual
Intelecto
Despenar consciente
Centro psíquico en el cuerpo sutil
Técnica de meditación que consiste en desarrollar
consciencia de chidakash
Espacio de conciencia experimentado en la región 
de la cabeza 
Conciencia individual
Ofrenda dada al guru en la ceremonia de iniciación
Tañera de la mano derecha
Mantener la mente en un solo punto; meditación
El deber natural que debe seguirse en la vida
Iniciación
Río sagrado de la India
Mantra védico de 24 sílabas
Color ocre, típico de la ves cimenta de los sannyasins
Ver Bhagavad Gita



Glosario

Cunas
Guru

Gyana 
Gyana yoga

Gyanain 
Gyanendriyas 
Hatka yoga

Ida

Ishta devala 
Japa
Jivanmukta 
Kalpana shakti 
Kama 
Karma

Karma yoga

Karmendriyas

Kaya sthairyam
Kirían
Klishta
Krishna
Kriya
Kiiya yoga
Kumbhak
Kundalini

Kundalini yoga

Atributo o cualidad de la naturaleza 
Literalmente el que. dispersa, la oscuridad. Maes­
tro espiricual 
Conocimiento espiritual
Yoga para, temperamentos predominantemente 
racionales
Conciencia de sí mismo 
Los cinco sentidos
Yoga para obtener pureza física y espiritual y cana­
lizar el prana
Canal pránico del cuerpo. Se asimila a la fuerza 
lunar
Deidad personal 
Repetición del mantra 
.Alma liberada durante su vida 
Energía de imaginación 
Necesidad emociona!
Acción. Ley de causa y efecco que rige la vida de 
los individuos
Yoga de la acción. Acción realizada con conciencia 
meditativa
Los cinco ótganos físicos de acción: pies, manos, 
órganos del habla, órganos reproductivos y 
excretorios
Literalmente quiecud del cuerpo 
Canto devocional '
El otro tipo de irritti, doloroso o difícil 
Dios hindú, encarnación de Vishnu 
Acción o movimiento ■
Prácticas de kundalini yoga 
Retención interna o externa de la respiración 
Energía espiritual adormecida en mooladhar 
chakra
Aspecto del yoga que busca despertar la energía 
del kundalini



Yoga Nidra

Laghoo sharikha- 
prakshalana

Laya yoga

Madya
Mahabharala
Mahalmas
Maithuna
Mala
Matías
Manasik Japa

Mandola
Manipur

Mano maya kosha 
Ai ansa 
AíanCra 
Manlra siddhi 
Manlra yoga

Maya

Moksha
Mouna
Mudra
Moola bandha

M ooladkar

Nada yoga 
Nadis
Ñama smaran 

Neti
Nirvikalpa samadhi

Variación corta de la técnica de limpieza del siste­
ma digestivo
z'oga de la disolución consciente de la indivi­
dualidad 
Estado intermedio 
Gran épica de la India antigua 
Grandes almas
Unión sexual dentro de! contexto tántrico 
Collar utilizado para la práctica del Japa 
Mente racional
Tercera etapa del Japa, con repetición del mantra 
mentalmente
Zona o área, representación pictórica 
Centro síquico detrás del ombligo asociado, con la 
vitalidad y la energía 
Cuerpo mental
Carne. Uno de los tattwas del tantra 
Sonido o vibración que libera la mente de ataduras 
Cuando el mantra despierta el cuerpo causal 
Práctica de yoga que libera la mente a través de 
sonidos y vibraciones
liusión o nociones equivocadas sobre la propia 
identidad
Liberación o libertad 
Silencio interior
Postura física que denota una actitud síquica 
Bloqueo del perineo. Técnica para encontrar y 
despertar mooladhar chakra 
Chakra situado en el perineo en donde se concen­
tra la energía primaria 
Poga del sonido interno 
Canales de flujo pránico
Sadhana que involucra recordar el nombre del 
Señor
Práctica de limpieza para la nariz y la cabeza 
El tercer estado del samadhi, la iluminación divina

252



Glosario

h’ivritti marga El camino de la persona que se retira completa­
mente del mundo

Niyama
Om
PanchaLattwa
Paramliansa

Disciplina interna
Manera universal, unión de los sonidos A-U-M 
Literalmente los cinco elementos.
Cisne supremo. Estado avanzado de los maestros 
de yoga

Parivrajaka
Patanjali

Mendicante nómada
Rishi que estableció los estados de meditación en 
el sistema del raja yoga

Pawanmvktasan
Píngala

Serie de asanas preliminares
Canal primeo que conduce la energía dinámica
que se manifiesta como prana sliakti

Prakrili
Pramana
Prana
Prana vidya
Pranamaya koska
Pranayama
Pratyahara
Pravritli marga
Puja

Naturaleza individual
Conocimiento basado en la experiencia directa 
Energía vital que permea toda la materia 
Ciencia del conocimiento y el control del prana 
Cuerpo de energía
Practicas respiratorias para expandir la energía vital 
Práctica en la que se recira la mente de los sentidos 
El camino de la extraversión 
Porma de pratyahara enseñada en las etapas ini­
ciales de sanatana dharma.

Purusha
Rajas

Totalidad de la conciencia
Uno de los tres gunas. Dinamismo, estado de acti­
vidad y creatividad

Rama
Ramayana
Rasayana

Dos hindú, encarnación de Vishnu 
Epica de la India antigua
Ciencia que forma parte del Atharve Veda. Es un 
sistema de química básica que aún hoy se conoce

Raja yoga El yoga del despertar de la conciencia síquica a 
través de la meditación

Rtchaka
Sadhaks
Sadhana
Sadhu

Exhalación
Aspirantes espirituales 
Práctica espiritual 
Hombre santo de la India

253



Yoga Nidra

Sahasrar El chakra más alto que simboliza el umbral entre 
el mundo síquico y el espiritual Se localiza en la 
coronilla

Samadhi Culminación de la meditación. Estado de unidad 
con el objeto de medicación y la conciencia universal

Samavida El segundo de los cuatro textos védicos.
Samskara Memorias inconscientes
Sanaiana Dhaima Sistema de valores eternos
Sandhya Rito utilizado por los rishis
Sangil Música del nada yoga extraída del Samaveda
Sankclpa Resolución
Sankhya Uno de los cinco sistemas de filosofía védica
Sannyasa Renunciación y dedicación
Sannyasin Renunciante
Satsarig Reunión en la que se discuten los principios de 

verdad
Sattwa Uno de los tres gunas. Estado de luminosidad y 

armonía
Shakti Energía primaria; conciencia mánifesca
Skaktipat La transferencia de una experiencia poderosa de 

guru a discípulo
Sñankaracharya Sabio iluminado que vivió hace cinco mil años
ShankhapTakskalana Técnica de shatkarma que utiliza agua salina para 

limpiar el sistema digestivo
Shanti Paz
Sheektari Ejercicio de respiración en el que se inhala por 

entre los dientes
SheeLali Ejercicio de respiración en que el que se inhala 

por enere la lengua enroscada
Shiva Dios supremo de la tradición hindú que represen­

ta la conciencia cósmica
Shoonya Vacío
Siddhis Poderes paranormales
Smriti Memoria.
Snmad Bkagavata La vida de Sri Krishna escrita por Sukhadev
Surya namaskar Saludo al sol, serie de doce asanas para revitaLizar 

el prana

254



C ¡osario

Sushurnna

Swadhisthan 
Swara Yoga 
Tamas

Tanira

Tapasya
Titiksha
Tratak

Uddiyan bandha

Ujjayi

Upañis hads
Vairagya
Vajroli

Varna marga 
Vedanla 
Vedas 
Vibhutis
Vigyanamaya hostia 
Vikalpa 
Vi par y ay a 
Vishuddhi

Vweka
VriUis
Yama
Yantra

Yoga nidra 
Yoga Vashishlha

Ñadí central en !a columna que conduce el
Kundalini desde mooladhar hasta sahasrar
Segundo chakra asociado con el plexo sacro
Ciencia del ciclo respiratorio
Uno ce los tres gunas. Estado de inercia o
ignorancia
Antigua ciencia que busca la evolución de la con­
ciencia y de la cual se deriva el yoga 
Austeridad 
Resistencia
Técnica de concentración en la que se observa fija­
mente un punto y se enfoca la mente 
Técnica de bloqueo del abdomen que dirige el 
prana hacia sushumna
Técnica de respiración en la que se contrae la 
epiglocis
Textos védicos escritos por antiguos sabios 
No apego
Contracción del pasaje urinario en los hombres
para estimular swadhisthan chakra
Tantra de la mano izquierda
Uno de los seis sistemas de filosofía hindú
Antiguos textos espirituales
Ceniza sagrada
Cuerpo síquico
Creencia sin fundamento
Conocimiento equivocado
Centro síquico localizado a nivel de la garganta: 
punto de purificación 
Conocimiento correcto o entendimiento 
Modificaciones mentales descritas en el raja yoga 
Autocontrol
Forma visual de un mantra utilizado para la 
meditación
Técnica de sueño síquico que induce la relajación 
Antiguo texto espiritual


