EAANOI

Yoga Nidra




Yoga Nidra

Siucimi Satyananda Saraswati

Biliar School ofYoga
Munger, Biliar, India



© Todos los derechos reservados
Bihar School of Yoga
Munger, Bihar, India

Primera Edicion Castell

ISBN 958-9599S-0-X

Academia de Yoga Sacyanafida
Santafé de Bogota, 1996
Esta edicion en Espafiol es la Unica autorizada.

Traduccién: Maria Teresa Valencia de Copete

Disefio Caratula: Mauricio Villamizar Mallarino

Queda prohibida la reproduccidn parcial o total de este libro, por medio
de cualquier proceso, reprografico o fonico, especialmente por fotocopia,
microfilme, offset o mimedgrafo. (Lev 23 de 19S2).

Impreso en Colombia Prinled in Colombia

Editorial Linotipia Bolivar - Santafé de Bogota, D. C.



Yoga Nidra,

La Relajacién Bienaventurada

La mayoria de las personas duermen sin resolver sus tensiones,
A esto se le llama nidia.
Nidra significa suefio, no importa ni qué m por qué,
Pero yoga nidra significa suefio después de. haberse,
liberado de todas las cargas,
Es bienaventurado, es de una calidad supenor.

Cuando la consciencia esia separada y distinta de los vrittis,
cuando la vigilia, la ensofiacion
y el suefio profundo pasan como nubes.
Aun la consciencia del Alma permanece
Esta es la experiencia de la lotcd relajacion.

Relajacion no significa suefio.
Relajacion significa estarfelizmente contenid.
Ello no tienefin.

Yo llamo bienaventuranza la total relajacion;
El suefio es algo diferente.

El suefio solo da relajacion a la mentey los sentidos.
La bienaventuranza relaja el alma, el ser intenor;
Por esto en el tantra.

Yoga nidra es la puerta de entrada hacia el samadla.

Swami Satyananda Saraswati



Prefacio

La primera edicion de este libro fue recopilada de las conferencias
clases sobre yoga nidra dictadas porSwami Saiy.ananca Sarasivali durara
te el curso de nueve meses de entrenamiento para profesores en 1963.
Contenia cinco préacticas graduales representativas de las que se en
sefian en Biliar School of Yoga y en muchos de los centros y ashrr.it
afiliados.

En esta edicion recientemente revisada, se han agregado mucho
capitulos en la seccion de teoria, incorporando las ensefianzas mas re
cientes de Swamiji en la ciencia del yoga nidra.

Después de las practicas se ha afiadido una nueva seccion titulada
“Investigaciones cientificas", la cual condene reportes de investigado
nes recientes sobre yoga nidra y sus aplicaciones educativas y terapéuti
cas, recopiladas por el doctor Swami Karmanarida Saraswati. MB, P
de Sydney (Australia). También hemos incluido con su amable permi
so, un reporte experimental realizado por el eminente cardi6logo Hoq
Brig. KK Datey del Departamento de Cardiologia, Hospical K.E.M. de

Bombay (India).



Contenido

Pag.

INEFOAUCCION .o 1

L TEORIA e 7
El arte de la relajacion.......ccccccvveieieiecccecece e 9
Entrenando la Mente ... 15
Experiencias en el Yoga Nidra ......ccccceoveiniinniennienniennns 21
El proceso del pratyahara .........ccccoovvvvvienevcieieeiese e, 26

El yoga nidra y el cerebro .....ccccoeveviivivivec e 33
Simbolos del INCONSCIENtE........ccuviiiiirieeee e 41
Més all4 del cuerpo y de la mente .........cccoeeneee. — e 50
Emergiendo hacia el samadhi........cc.cccovvveveiieviciniinsinieienns 55

I PRACTICAS ...t s 63
Esquema de la practiCa......cccvvviievcvinciicice e 65
SUQErencias geNerales.....ccoovcieieiieiiiieseseseeeee e 69
Y002 NIAra Lo 75
Y0ga NIAra 2 ..o 84
oo T N [T R TS 94

Y002 NIAIa 4 oo 103



Y002 NIAra 5 ..o s

Esquema

total de las practicas 1-5 .....c.cccocevvevveivieseiesneen,

Transcripcion de una clase corta ........ccceevevvvvvivvienenesnenen,
Transcripcion de una clase larga .......cccccoeeveeieineicncnene
Visualizacion de 10S chakras ...........ccocoeeiennerneninenieenenen.
Yoga nidia para NIA0S .....ccccccveveeeiiiinesereree e

I1I. INVESTIGACIONES CIENTIFICAS ...

Suefio, suefios y Yoga Nidra .......ccccccveeveveieevieiniinsies e
Educando toda la mente ..o
Contrarrestando 1a tenSioN.........cccooveieeiicce e
Concrolando los centros del cerebro .........ccccoeevveveceeneennene
Aplicaciones teraplutiCas.......c.ocoevvvviivevereieereeir s
Enfermedades SICOSOMALICAS ..........ccceevevreiriecreirieiecieeienea,
Enfermedades cardiovasculares ...........ccccooeevevevieveneenenne,

IVVAPENDICE......cooiiiieiienes e s

Estrés y la enfermedad coronaria .........ccccoceeveinennennennns
Yoga Nidra y la biorrer.roalimentacion .............cccocevnenines
Diagrama de 10S Ckakras ..........ccoevereierieiernieneienieesieeseees
Diagrama de 10s rganos internos ..........ccceeeeeveviereevaeannns

Referenci
Closario

AS

116
129
131
133
147
154

163

165
174
151
186
190
197
203

211.

213
224
233
235

237
249



Introduccidn

£1 yoga nidra se deriva de tos tafieras y es una poderosa técnica en la
que se aprende a relajarse de manera consciente. En el yoga nidra, el
suefio no se considera una relajacion. La gente siente que se esta rela-
jando cuando colapsa en una s:!la cbmoda, con una raza de café y fu-
mandose un cigarrillo; cuando prende la television o lee el periddico.
Sin embargo, esto no sera suficiente como explicacion cientifica de la
relajacion, tan solo son distracciones de los sentidos. La relajacion es
en realidad una experiencia mas profunda: para obtener la relajacion
absoluta hay que permanecer consciente. Esto es yoga nidra, el estado
de suefio dindmico.

El yoga nidra es un método sistematico de inducir completa relaja-
cion fisica, mental y emocional. El término yoga nidra se deriva de dos
palabras sanscritas: “yoga", que significa unién o percepcién centrada
en un punto, y "nidra", que significa suefio. Durante la practica de
yoga nidra, pareceria que la persona esta dormida, pero la consciencia
estd funcionando a un nivel mas profundo. Por esta raz6n, nos referi-
mos con frecuencia al yoga nidra como suefio siquico o relajacién con
consciencia interior. En este estado incermedio entre el suefio y la vigi-
lia, ocurre espontdneamente el contacto con las dimensiones conscien-
te e inconsciente.

En el yoga nidra, el estado de relajacion se alcanza cuando la mente
se torna hacia adentro, alejandose de la experiencia exterior. Si la cons-
ciencia puede separarse de la experiencia externa y dei suefio, se vuel-
ve muy poderosa y puede aplicarse de varias maneras; por ejemplo,
para desarrollar la memoria, aumentar el conocimientoy la creatividad

Otransformar la propia, naturaleza.



Yoga Nidra

En el raja yoga de Palanjali, hay un estado que se conoce con el
nombre de praiyahara, en el que la mente y la percepcidn estan disocia-
dos de los canales sensoriales. El yoga nidra es un aspecto del pratyahara
que lleva a estados superiores de concentracidn y al samcahi.

El nacimiento de! yoga nidra

“Hace cerca de treinta y cinco afios, cuando estaba viviendo con mi
garu Swami Sivananda, en Rishikesh, tuve una experiencia muy impor-
tante que desencadend mi interés en desarrollar la ciencia del yoga
nidra. Habia sido designado para cuidar una escuela de sanscrito en la
que se ensefiaba a los nifios pequefios a cantar los Vedas. Mi deber era
permanecer despierto todo el tiempo para vigilar el lugar durante la
ausencia del encargado. A las tres de la madrugada me dormia profun-
damente y a las seis me levantaba y regresaba al ashmm. Mientras tan-
to, los nifios se levantaban a las cuatro, se bafiaban y cantaban sus ora-
ciones en sanscrito, pero yo nunca los escuchg.

Algin tiempo después, mi ashram preparé una gran celebracion e
invitd a los nifios de la escuela de sanscrito para que cantaran los mantras
védicos. Durante la funcion, recitaron determinados versos que yo no
conocia pero que de alguna manera sentia haberlos escuchado antes. A
medida que oia, la sensacion fue mayor y rraté en vano de recordar
donde los habia escuchado. Tenia la total certeza de que nunca los ha-
bia leido o escrito y aun asi me eran familiares.

Finalmente decidi preguntar al guru de los nifios, que estaba senta-
dojunco a mi. si podia explicarme el significado de ello. Lo que me dijo
cambi6 por completo mi perspectiva de la vida. Me dijo que esa sensa-
cién de familiaridad no era sorprendente, ya que mi cuerpo sutil escu-
chaba a los nifios cantar esos mantras muchas veces mientras yo estaba
dormido en la escuela.

Esto fue una gran revelacion para mi. Sabia que el conocimiento se
transmitia directamente a través de los sentidos, pero a partir de esta
experiencia llegué a la conclusion de que también sé puede obtener
conocimiento direcro sin ningln medio sensorial- Este fue el nacimien-
to del yoga nidra.

A partir de esta experiencia, en mi mente aparecieron nuevas luces
e ideas. Me di cuenta de que el suefio no era un estado de total incons-
ciencia. Cuando se esta dormido, permanece un estado potencial, una



introduccién

forma de consciencia que estl despierta y totalmente alerta a las situa-
ciones externas, Encontré que entrenando la mente, es posible utilizar

este estado.

Su origen téntrico

Después, de este descubrimiento, comencé a estudiar las escrituras
tantricas con una perspectiva diferente. Me encontré con muchas prac-
ticas importantes, poco conocidas, las cuales me interesaron mucho.
Después de practicarlas, decidi construir un nuevo sistema, llamado
yoga nidra, que incorporara la esencia de estas préacticas sin complica-
ciones ritualisticas.

La caracteristica principal del yoga nidra fue la rotacion sistematica
de la consciencia en el cuerpo, la cual se originé de la practica tantrica
de "nyosa" (que significa "colocar” o “ llevar la mente a ese punto").
Nyaso se practicaba sentado e involucraba la utilizacién de mantras es-
pecificos que se localizaban, sentian o experimentaban en diferentes
partes del cuerpo. Primero se recitaba la parte del cuerpo, luego se
visualizaba o tocaba y alli se colocaba el manlra. Nyosa era una manera
de consagrar el cuerpo fisico infundiendo una consciencia superior o
divina en las diferentes préacticas durante los rituales tamricos. Por ejem-
plo, el angushtadi-shadanga-nyasa (1) se utilizaba para colocar mantras
en la mano de la siguiente manera:

(pulgar) Hrarr. angushlabhyam fiamar.

(dedo indice) Hrim Larjanibkyam smaha

(dedo del corazén) Hiv.m inadhyamabhyama vashol

(dedo anular) Hraim anamikabhyam vas,bal

(dedo mefiique) Hraum kanishthabhyam vaushal

(palma y dorso de la palma) Hrah karatala-prishlabhyam pliat.

De manera similar en el hridap-shadanga-nyasa se colocaban deter-
minados mantras en diferentes partes del cuerpo.

La forma actual del yoga nidra que he inventado capacita a la gente
que no esta familiarizada con los mantras sanscritos para que pueda
obtener los beneficios completos de la nyasa tradicional. Puede ser prac-
ticada por personas de cualquier religion o culrura. Al comienzo llama-
ba la practica "suefio yéguico”, pero ahora me he vuelto mas consciente

de las potencialidades del yoga nidra y pienso que el yoga nidra sélo



puede llamarse yoga nidra. Si me piden que lo traduzca al espafiol o al
francés, lo llamaré “yoga nidra", es una préactica internacional.

Experimentos con el yoga nidra

Desde que inventé la préctica, he realizado muchos experimentos para
validar estas ideas. Primero lo ensayé en mi mismo y luego en otras
personas. Incluso tuve éxito entrenando un perro alsaciano. Luego ex-
perimenté en algunos de mis discipulos y con muchos nifios dandoles
conocimiento, experiencia e instruccion mientras dormian profunda-
mente.

Uno de mis experimentos mas interesantes fue con un nifio peque-
fio que llegd al ashram en busca de sannvasa. Yo quise enviarlo al cole-
gio, pero él se rehusé abiertamente. Era un nifio muy necio, un verda-
dero mico. Todo el dia rompia cosas, molestaba a los visitantes y causaba
accidentes. Finalmente se volvié un problema tan grande para el ashram,
que decidi ensayar en él el yoga nidra.

Comencé cantandole el capitulo 15 del Gita tres minutos después de
que se habia dormido. Cuando se despertaba en la mafiana, le hacia
leer el mismo capitulo, lo cual hacia con descuido, claro estd. Después
de una semana, era capaz de recitar todo el capitulo de memoria. Cuan-
do esto tuvo éxito, continué con otros textos y fue asi como pude ense-
farle el Sriinal Bhagavatam, los Upanishadas, la Biblia, el Koran, in-
glés, hindi, sanscrito y todo lo que yo sabia.

Actualmente, esc nifio tiene veintitn afios y lo he mandado a los
Estados Unidos. Habla varios idiomas y escribe y da conferencias en
inglés mejor que yo, aun cuando nunca ha estado en el colegio. Todos
sus estudios y aprendizaje se realizaron en el periodo de dos afios en
que le ensefié yoga nidra y él ni siquiera lo recuerda.

¢ Como sucede esto? La respuesta es sencilla: cuando la relajacion es
completa, la receptividad es mayor. Cuando la consciencia esta conec-
tada a todos los sentidos, la receptividad es menor. Este es el secreto del
yoga nidra. Debido al proceso de inteleccualizacion, el conocimiento
que va al cerebro no queda realmente impreso alli. Pero cuando se- reti-
ra un poco la mente y se enera en un estado donde no se esta ni profun-
damente dormido ni completamente despierto, cualquier impresion
que entra en la mente en ese momento se vuelve muy poderosa y per-

manece alli.



Introduccion

El estado “hipnaydguico”

En el yoga nidra, la consciencia escd en un estado intermedio entre el
suefio y lavigilia, pero no es sujeto de ninguno de los dos. En la sicologia
moderna, este estado se conoce con el nombre de "hipgoégico”. Yopre-
fiero llamarlo "estado hipnayoguico”. Pero el mejor nombre de todos
es "yoga nidra”. En este estado, la mente esta excepcionalmeitte recep-
tiva; se pueden aprender idiomas y otras materias de manera rapida.
Las sugerencias que se dan en este momento son exitosas en eliminar
habitos y tendencias no deseadas. De hecho, el yoga nidra puede utili-
zarse para dirigir la mente a logTar algo. Este es el secreto de los logros
extraordinarios de grande yoguis y swamis.

La practica del yoga capacita a la persona para recibir las intuiciones
de la mente inconsciente. Este estado es la fuente de la inspiracién
artistica y poética., También es la fuente de los descubrimientos cienti-
fcos mas creativos. Wolfgang Von Goethe utilizo las inspiraciones e in-
tuiciones de este estado para solucionar los problemas que se origina-
ban en su trabajo. En los suefios que ocurren en este estado, Kekule se
dio cuenta de la estructura molecular circular dei benceno, el Nobel
Nieis Bohr vio la estructura planetaria del &tomo y Einstein acelerd su
percepcion a la velocidad de la luz en los famosos "experimentos de
pensamiento”, los cuales lo Ilevaron a la ceori2 de U relatividad.

Las intuiciones recibidas en el yoga nidra no capacitan para encon-
trar dentro de nosotros mismos la respuesta a codos los problemas. Se
manifiesta nuestra verdadera naturaleza e integridad, permitiéndonos
vivir de manera significativa y pacifica en cualquier ambiente. Este es el
despertar del "tercer ojo", el cual lleva la consciencia mas alla de la
personalidad condicionada con sus tensiones, complejos e.inhibicio-
nes. Sin estar identificado emocionalmente con la mente y el cuerpo,
todo el Ser se permea de la consciencia divina, como dice el Tripura
Rahasya: (*2) -

“Por le tanto, realiza con una mente tranquila tu propia naturaleza,

la cual es la consciencia pura, sin divisiones, que yace bajo la mente

intranquila que se compone de todo el universo en toda su diversi-
dad. Realiza con una mente tranquila, el estado entre el suefio y la
vigilia... este es el Ser real, el que ya no esca engafiado”.



Teoria



El Arte de la Relajacion

Durante los ultimos cien afilos mas o menos, el modo de sida ha cam-
biado sustancialmente en todo el mundo. H sistema social y los otros
sistemas ya no son ios mismos de la antigliedad. Esto lia traido rn dis-
persion de la energia en todos lo niveles. La mente humana ha perdido
el punto de equilibrio y armonia en todas sus esferas de existencia.
Estamos tan engolfados en la supervivencia material, que no nos da-
mos cuenta de lo que nos ha sucedido.

En los ultimo? dos siglos, han aparecido enfermedades con nuevas
dimensiones, expresiones y manifestaciones que han llegado a la cima
en la Ultimas décadas. La ciencia médica ha puesto fin a las grandes
plagas del pasado, pero actualmente nos vemos enfrentados a una nue-
va epidemia de problemas relacionados con el estrés causados por nues-
tra inhabilidad de adaptarnos al ritmo altamente competitivo de iavida
moderna.

Enfermedades sicosomaticas como la diabetes, la hipertension, la
migrafa, el asma, las Ulceras, los problemas digestivos y las enfermeda ¢
des de la piel se originan en tensiones del cuerpo y la mente. Las causas
principales de muerte en paises desarrollados, el cancer y las enferme-
dades coronarias, también se originan en la tension.

La ciencia médica moderna ha estado tratando de resolver estos pro-
blemas de muchas maneras, pero hablando francamente, han fallado
en proporcionarle la salud necesaria al hombre. Y esto se debe a que el
verdadero problema no esta en el cuerpo, se origina en los cambiantes
ideales del hombre, en su manera de pensar y sentir. Cuando hay
disipacion de energia, dispersion de ideales, {como puede esperarse
que haya armonia en el cuerpo y en la mente?



Yoga Nuira

El problema internacional hoy no es el hambre, la pobreza, las dro-
gas o el miedo a la guerra. Es la tension, la hipertension, la total ten-
sion. Si se sabe cémo liberarse de la tensién, se sabra como resolver los
problemas de la viO2. Si somos capaces de equilibrar nuestras tensio-
nes. podremos controlar nuestras emociones, la ira y las pasiones. Po-'
demos controlar las enfermedades coronarias, la tension arterial alta,
la leucemia, la angina de pecho.

Los tres aspectos de la tension

Bien sea que se piense mucho o no se piense, se acumulan tensiones. Si
se trabaja fisicamente o no se trabaja en absoluto, se acumulan tensio-
nes. Si se duerme mucho o no se duerme en absoluto, se acumulan
tensiones. Si se ingiere una dieta alta en proteinas o una dieta de
carbohidratos, o una dieta vegetariana, se acumulan tensiones. Todas
estas tensiones se acumulan en las diferentes capas de la personalidad
humana: los sistemas muscular, emocional y mental.

En el yoga tratamos estos problemas de tension con un amplio pe-
riscopio. Nos damos cuenta de que si la mente esta tensa, el estbmago
también estard censo. Y si el estomago esta tenso, todo el sistema circu-
latorio también estara tenso. Es un circulo vicioso de eventos. Por lo
tanto, en el yoga la relajacion de las tensiones es una de las preocupa-
ciones principales.

Estas tensiones internas del individuo contribuyen a las tensiones
sociologicas colectivas que se manifiestan en una infeliz vida familiar,
caos y desorden en ia vida social y agresividad y violencia entre las co-
munidades y las naciones. Las religiones han fallado en proporcionar
paz mental al individuo. La ley, la policia, los ejércitos y los gobiernos
no han sido capaces de establecer armonia entre los hombres. Los tex-
tos yoguieos inequivocamente dicen que la paz solo puede encontrarse
adentro, nunca afuera y por lo tanto, para crear un mundo pacifico,
primero debemos aprender a relajar y armonizar nuestro propio cuer-
po y nuestra propia mente.

Tanto la filosofia yoguica como la sicologia moderna enumeran tres
tipos basicos de tensidn responsables de todas las agonias de la vida
moderna. A través de la practica sistematica del yoga nidra, estos tres
aspectos de la tension pueden relajarse progresivamente.

10



Teoria

Tensiones musculares: estan relacionadas con el cuerpo, el sistema
nervioso Yy los desequilibrios endocrinos. Estas se eliminan facilmente
mediante la relajacién fisica profunda que se alcanza en el estado de
yoga nidra.

Tensiones emocionales: las que provienen de diferentes dualidades,
como amor/odio, ganancia/pérdida, éxito/fraeaso, felicidad/infelicidad,
son mas dificiles de. borrar. Esto se debe a que somos incapaces de
expresar nuestras emociones Libre y abiertamente. Con frecuencia, re-
husamos reconocerlas y por eso las reprimimos, originando tensiones
que se vuelven mas y mas profundamente enraizadas. No es posible
relajar estas tensiones a través del suefio ordinario y la relajacion. Re-
querimos un método como el yoga nidra. mediante el cual toda la es-
tructura emocional de la mente pueda tranquilizarse.

Tensiones mentales: son el resultado de la excesiva actividad men-
tal. La mente es un torbellino de fantasias, confusiones y oscilaciones. A
través de toda nuestra vida, las experiencias registradas por nuestra
consciencia se acumulan en ¢l cuerpo mental. De tiempo en tiempo,
estas explotan afectando nuestro cuerpo, mente, comportamiento y
reacciones. Cuando estamos tristes, iracundos o irritados, con frecuen-
cia lo atribuimos a alguna causa superficial. Sin embargo, la causa sub-
yacente detrds del comportamiento anormal del hombre radica en las
tensiones acumuladas en el plano mental. El yoga nidra es la ciencia de
la relajacién que nos capacita para profundizar en ics reinos de la men-
te subconsciente, libelando y relajando asi las tensiones mentales y es-
tableciendo armonia en todas las facetas de nuestro ser.

Descansando mas eficientemente

La mayoria de la gente piensa que la relajacion es muy sencilla; simple-
mente, reclinarse y cerrar los 0jos. Sin embargo, con excepcion de los
cientificos, nadie entiende qué significa realmente la relajacion. Cuan-
do estamos cansados, nos vamos a la cama y pensamos que €so es rela-
jacion, pero a menos que estemos libres de tensiones musculares, men-
tales y emocionales, nunca nos relajaremos. A pesar de la sensacion
superficial de bienestar, la mayoria de las personas estan llenas de ten-
siones todo el tiempo. Habicuaimente se comen las ufias, se rascan la
cabeza, se frotan la quijada o mueven los pies. O quizds caminen impa-



Yoga Nidra

cientemente, hablen compulsivamente, demuestren irritabilidad cons-
tante o fumen uno tras otro cigarrillo.

Las personas hacen esto porque carecen de percepcion de su propia
tension. Quizas piensen que estan relajadas, pero si lo analizan de
cerca se dardn cuenta de que no es asi. Aun mientras duermen, los
pensamientos Yy las preocupaciones revolotean en la mente, de manera
que la persona se despierta sintiéndose exhausta. Para relajarse com-
pletamente, las tensiones internas de la mente deben liberarse; solo
entonces aparece el verdadero estado de relajacion. La practica del yoga
nidra es el método cientifico de eliminar estas tensiones.

El yoga nidra es una forma mas eficiente y efectiva de descanso.siquico
y socioldgico y-de rejuvenecimiento que el suefio convencional. Quie-
nes adoptan esta técnica en su rutina diaria pronto experimentan cam-
bios profundos en sus habitos de suefio. La total relajacion sistematica
de una sesidn de yoga nidra es equivalente a horas de suefio corriente
sin consciencia. Una sola hora de yoga nidra genera un descanse equi-
valente al de cuatro horas de suefio convencional. Este es uno de los
secretos de la eficiencia superhumana y de la energia de los grandes
yoguis, del pasado y de! presente, quienes hara logrado alcanzar tanto
en un corto periodo de vida.

Es mas, la capacidad de dormir y sofiar conscientemente en el yoga
nidra es un proceso evolutivo que, a través de la historia, ha sido utiliza-
do por muchas personas excepcionales que han pavimentado el cami-
no hacia una inspiracién y logros superiores en sus vidas. Los oficiales
de Napoledn, emperador de Francia del siglo XIX, por ejemplo, han
reportado que este poseia una insondable e incansable fuente de ener-
gia e inspiraciéon. En el punto culminante de la batalla, justo cuando
todo iba a decidirse, entregaba el mando a un subalterno y le daba
instrucciones de no ser perturbado, en ninguna circunstancia, durante
veinte minutos. Retirandose a su carpa y estirandose sobre una piel de
0s0, practicaba yoga nidra. En segundos, sus ronquidos habittales y
sonoros se mezclaban con los desesperados sonidos de la batalla. Preci-
samente veinte minutos mas tarde, emergia; fresco, revitalizado e ins-
pirado, volvia a montar su caballo e inevitablemente, guiaba al ejército
francés a la victoria decisiva.



Teoria

El secreto de la transformacion

Através de la préctica de yoga nidra, no estarnos relajandonos, estamos
reestructurando y reformando toda nuestra personalidad interior. Como
el fénix mitologico, con cada sesién, estamos quemando los viejos habi-
tos y tendencias, para renacer. Este proceso no es s6lo mas rapido que
otros sistemas que crabajan sobre bases externas Unicamente, sino que
los resultados son mas confiables y permanentes.

Les contaré una experiencia que tuve con criminales y que clarifica-
ra este punto. En 196S, cuando realizaba una gira mundial, fui invita-
do a un campo de detencion a ensefiar yoga. Tan pronto llegué, cerca
de seiscientos prisioneros se reunieron a mi alrededor. Se rieron, grita-
ron, me halaron la ropa y uno de ellos me dio un paquete de cigarrillos.
No tenian el sentido del honor y el respeto.

Sabia que no podia ensenarles yoga en ese estado, por lo que decidi
ensayar el yoga nidra. Les pedi que se acostaran boca arriba y se alista-
ran para la practica, pero no podian quedarse quietos. Entre ellos se
empujaban, gritaban, pateaban, tocaban y hacian muchas cosas pertur-
badoras mientras que yo esperaba que se calmaran. Durante media
hora solo dije dos frases: "Por favor, cierren los ojos. No muevan el
cuerpo”. Estaba esperando que se tranquilizaran, pero nunca lo hicie-
ron. Me di por vencido y regresé a! hotel.

Al dia siguiente, llamé por teléfono a la cércel para informarles que
no volveria, pero la persona encargada me rog6 que volviera. Me dijo:
"Swamiji, usted los embrujo; han estado tranquilos desde que usted se
fue”. .Asi fue como me persuadieron de regresar.

La segunda vez que asisti a la prision, los mismos prisioneros se
sentaron tranquilamente; cuando les pedi que se alistaran para practi-
car suna namaskar, dijeron: "No, queremos practicar el yoga que nos
ensefid ayer”. Durante seis dias les ensefié yoga nidra, como relajarse
desde la cabeza hasta los pies, desde afuera hasta adentro, todas las
partes de su ser. Diariamente me llegaron reportes de que su actitud
iba cambiando y que cada dia habia menos peleas entre ellos.

El séptimo dia hubo una reunion de despedida y todos estaban alli.
Cuando me tocd hablar, tomé el paquete de cigarrillos que me habian
dado y dije: “El primer dia querian que fumara. Aqui esta el paquete de
cigarrillos que me dieron y ahora los fumaré con ustedes”. El hombre



Yg'a Nidra

que me dio los cigarrillos vino corriendo al estrado y me pidi6 discul-
pas: "Swamiji, me da tama pena haberle dado esos cigarrillos. Por fa-
vor, devuélvamelos"”. Este hombre, quien una semana antes no habia
sabido cdmo comportarse con unswami, estaba totalmente transforma-
do, sélo habiéndole ensefiado yoga nidra.

¢Cudl es el secreto de la transformacion? ;Sermones? No. ; Amones-
taciones? No. El secreto de la transformacion esta en la liberacion de
jas tensiones, la relajacion y la paz mental. Cuando una persona esta
bajo tension, su comportamiento estéd influenciado por ella y cuando se
relaja se vuelve natural. Conoce la realidad, la verdad. Entonces tam-
bién sabe como comportarse porque el conocimiento de la verdad es
necesario para el comportamiento correcto. Y, el conocimiento de la
verdad solo viene cuando estamos libres de tension.

14



Entrenando la Mente

Yoga nidia significa suefio con un poco de consciencia. Es un estado de
la mente intermedio entre la vigilia y la ensofiacion. Cuando se practica
yoga nidra se estan abriendo fases profundas de la meme. En este mo-
mento la mente intelectual estd operando, pero cuando somos capaces
de relajarnos, los niveles subconscientes e inconscientes de 13 mente se
abren.

Si se practica yoga nidra; la naturaleza de la mente puede cambiar,
las enfermedades pueden curarse y el genio creativo puede restaurar-
se. Las mentes subconsciente e inconsciente son la fuerza mas poderosa
del ser humano. Esta sencilla practica del yoga nidra tiene la capacidad
de penecrar las profundidades de la mente humana.

La mente subconsciente es un discipulo muy obediente e inmediata-
mente cumple las 6rdenes que se le dan. Si se sabe practicar yoga nidra
puede entrenarse completamente la mente subconsciente. Luego la
mente ordinaria y el intelecto haran lo mismo.

La raiz de la creatividad
El yoga nidra es considerado una practica tan‘trica porque en el tantra
la.evolucion de la mente debe volverse un asunto espontdneo. No hay
que pelear con la propia naturaleza, sus habitos ysus limitaciones, por-
que al hacerlo se esta creando animadversién dentro de si mismo; por
lo tanto, la mayoria de la gente que trata de corregirse a si misma a
través del camino religioso se vuelve esquizofrénica.

En el altimo siglo, los sicélogos nos han estado diciendo: "Si tienes
una falla, debes aceptarla, no puede eliminarla odiandola". Entonces,
¢cémo erradicarla? Hay que ir a los lugares mas apartados de la mente

15



Yoga Nidra

y corear las raices y luego el arbol morira por si solo. La mente incons-
ciente es la base del comportamiento normal y anormal del hombre; la
base de todo lo que somos esta en el reino de lo subconsciente e incons-
ciente. Por lo tanto, ¢para qué seguir cortando las ramas y las hojas? H
yoga hidra es una practica que nos ayuda a llegar a lo mas profundo de
nuestra mente.

H hombre es débil porque depende solamente de su intelecto y de
la informacion de sus sentidos. Pero una vez que se abren las puertas a
la mente profunda y se reposa en el yoga nidra, se estd en la raiz de la
creatividad. En la mitologia hindu el simbolo del yoga nidra esNarayaria
reposando en un océano de leche. Esta acostado en una gran serpiente
de muchas capuchas y la hermosa Lakshmi estd masajeando sus pies. De
su ombligo nace un loto y sentado en el pericarpio esta Brakma, simbo-
lo de la inconsciencia. Esto significa que en el yoga nidra se manifiesta
el inconsciente. Narayana esta en'reposo, su cobija es la serpiente y €
piso es el océano de leche.

Por lo tanto, cuando se practica yoga nidra, hay que estar completa-
mente relajado porque esta no es una practica de concentracion. Si se
contindan siguiendo las instrucciones de la persona que esta dirigiendo
el yega nidra, es posible abrir las puertas de la personalidad. Sin em-
bargo, si se pierden unas pocas instrucciones, ello no importa; lo im-
portante es continuar siguiendo la voz.

La receptividad emocional

En la vida diaria la mayoria de la gente no es muy receptiva, pero du-
rante el yoga nidra la mente asume una fase muy receptiva. De la mis-
ma manera como se derrite el hierro y se moldea, asi hay una fase en la
que la mente se derrite y en ese momento es cuando puede darsele la
forma de impresiones buenas Yy creativas. La receptividad de la mente
puede despertarse solo cuando las disipaciones se aniquilan y esto lo
hacemos en el yoga nidra despenando la estructura emocional de la
mente.

Si digo que esco es correcto y aquello es erréneo, quizas estén de
acuerdo conmigo, pero esto es un acuerdo intelectual. A pesar de que
haya un acuerdo, quizas no seamos capaces de implementarlo en la
vida diaria. ¢Cual es el obstaculo? Debe haber alguna razén por la que



Tiordi

resulta tan dificil poner nuestras ideas en practica. Todos los altos idea-
les de la vida no deben permanecer en las escrituras, debemos comen-
zar a vivirlos. El yoga nidra nos pone en contacto con nuestra persona-
lidad siquica, la cual es responsable de todo lo que pensamos y hacemos.
Con la ayuda del yoga nidra, podemos comenzar a actuar sobre esos
ideales en los que creemos.

Por ejemplo, una vez conoci a un. ladron criminal y profesional.
Después de hablar con él durante largo tiempo, finalmente lo convenci
de que robar no era correcto: incluso llegd al punto de creerse un
pecador y yo crei haber realizado un milagro y haberlo convertido.
Después de cinco afios, regresé a su pueblo y encontré que aln seguia
la misma profesion. ¢Por qué? Porque yo sélo habia convencido su inte-
lecto, no su ser interior. Me quedé en ese pueblo por seis meses y le
ensefie yoga nidra a los nifios y profesores del colegio. H ladrén tam-
bién asistio a las clases y en poco tiempo dejo la piofesion.

La conviccidn intelectual es un aspecto de la vida humana. Todos
estamos intelectualmente convencidos de lo que es bueno y lo que es
malo, pero también tenemos que estar emocionalmente receptivos a
todo lo que necesitamos asimilar. Esto es posible solo cuando las dis-
tracciones se retiran, la mente esta tranquila y jluyendo en un nivel
parejo. Entonces, cualquier cosa que se imprima en ia mente se vuelve
correctiva, el desuno, !a directriz.

La naturaleza humana no puede cambiarse

Si conocen a alguien con malos habitos, enséfienle la practica de yoga
nidra. Esperen a que esté completamente relajado y luego formulenle
algunas sugerencias positivas. En este periodo de receptividad 6ptima
escuchara. La mente intranquila, ildgica, puede ser desobediente, pero
la mente del yoga nidra es absolutamente obediente.

Antes de aplicar la practica del yoga nidra con este iln, es necesario
estudiar la naturaleza de la persona que se esta instruyendo, de manera
que las sugerencias que se le hagan no lo confundan. Aunque se le
sugieran cosas grandes y sublimes en el yoga nidra, la personalidad de
la otra persona puede oponerse a ellas si son contrarias a su naturaleza
verdadera.

Toda persona dene su propia naturaleza de nacimiento y esta no
puede cambiarse. Esta naturaleza se conoce en el yoga como swabhava



Yoga Nidra

(las propias respuestas emocionales). Los habitos y las religiones pue-
den cambiarse, mas no la naturaleza. Esta continda con la persona a
través de su vida y es responsable de todos sus logros y fracasos.

Para poder entender la naturaleza de una persona hay que estudiar
su comportamiento espontaneo, no sucomportamiento intelectual. Los
adultos lian sido tan indoctrinados, que su comportamiento rara vez €s
natural y.espontaneo. Sin embargo, los nifios son muy espontaneos y
por esto pueden sintonizarse facilmente con la préctica de yoga nidra y
asi obtener el maximo de los beneficios.

Sembrando la semilla del cambio

En ti yoga nidra, quizas el medio mas efectivo de entrenar la mente se
encuentra en e! saiGialpa, el cual es hecho por cada quien durante la
practica. Cualquier cosa en la vida puede fallar, mas no el sankalpa que
se hace en el yoga nidra.

Sankalpa es una palabra sanscrita que puede traducirse como resolu-
cién. Es un estado importante del yoga nidra y un método poderoso de
reformar la personalidad y la direccion de la vida en lincamientos posi-
tivos. Si se sabe qué es lo que se quiere obtener en la vida, el sankalpa
puede ser el creador del propio destino. Si se quiere ser un pintor, un
escritor, un orador o un iider espiritual, se puede entrenar a si mis-
mo a través de esta simple técnica. Pero primero hay que tener una
direccién.

La mayoria de nosotros estamos tropezandonos en la oscuridad como
barcos sin timen, como velas sin amarras. No sabemos hacia donde nos
dirigimos porque estamos siendo guiados, forzados y empujados por la
tempestad de la vida. Algunas veces vamos en la direccion correcta
también, pero eso es porque usualmente se nos empuja hacia allg, no
tenemos alternativa. En el yoga nidra, sin embargo, tenemos alternati-
va y esa alternativa es la que se crea por el sankalpa o la resolucion.

El sankalpa toma la forma de una afirmacion corta que se imprime
en la mente subconsciente, cuando esta receptiva y sensitiva a la
autosugestion durante el yoga nidra. Elsankalpa no debe hacerse cuan-
do estamos jntelecrualmente activos, sino cuando la mente esta tran-
quila y calmada. Antes y después de la practica de yoga nidra hay un
periodo dedicado al sankalpa. La resolucion que se hace al comienzo de

18



Teoria

la practica es como una semilla que se siembray la que se hace al final,
como e! riego.

El sankalpa es la determinacion de volverse algo o de hacer algo en
la vida. Todo el mundo tiene muchos deseos y ambiciones; sin embar-
go, la mayoria de ellos se pierden, se destruyen o se terminan, de la
misma manera como se esparcen semillas en diferentes lugares. Algu-
nas crecen pero la mayoria no lo hacen. El sankalpa es una semilla que
se crea y se siembra en la mente; cuando esta esta clara, el sankalpa
crece muy bien. Si primero se prepara la tierra con fertilizante y abono,
se quitan las malezas y el pasto y luego se siembra la semilla; la planta
crecer4d mejor. De la misma manera se tiene la mente y se tiene una
idea; si se prepara la mente y si se siembra la semilla de ia idea
adecuadamente, entonces crecera en la vida y se volvera una pode-
rosa directriz

Muchas personas formulan resoluciones intelectuales, pero raia vez
se ven los resultados. Ello se debe a que la resolucion no fue plantada lo
suficientemente profundo. Con frecuencia la resolucion se nace cuando
la mente esta perturbada o en el momento en que la mente no esta lista
para recibirla. Para tener éxito, el sankalpa necesita ser plantado con
una fuerte fuerza de voluntad y sentimiento. Debe plantarse cuando la
mente esta relajada y lista a aceptarlo y absorberlo. Ese estado ocurre
durante el yoga nidra.

Una vez que la semilla del sankalpa se planta en lo profundo de la
subconsciencia, retne las fuetzas de la mente para poder obtener los
frutos. Esta profunda ypoderosa semilla eventualmente se manifestara
una y otra vez a nivel consciente y traerd cambios en la personalidad y
la vida. Cada uno de nosotros tiene el poder de remodelar su propia
estructura mental. No hay personalidad que esté més all4 de la reforma
y no existe miedo u obsesion tan profundamente enraizada que no pueda
cambiarse.

La semilla del cambio se encuentra en la resolucién que se hace en
el yoga nidra. Esta resolucion debe ser apoyada por la fuerza de volun-
tad para que pueda lograrse. El scnkalpa es una poderosa técnica que
debe ser utilizada inteligentemente. Aunque la resolucion puede ser
utilizada con fines terapéuticos, es mejor utilizarla con fines superiores,
como alcanzar la autorreaLizacion o el estado de samadhi. Si se quiere
transformar el patron de vida, ello puede hacerse mediante el poder

19



Yoga Nidra

del sankalpa durante el yoga nidra. Si hay una tendencia negativa 0 un
habito en la vida y quiere corregirse, esto también puede hacerse a
través de un sankalpa positivo.

El sankalpa es un instrumento muy poderoso en las manos del hom-
bre. Su propdésito no es satisfacer los deseos sino crear fortaleza en la
estructura de la mente. Incluso se puede decir que el sankalpa es la
fuerza de la voluntad. Solamente debe hacerse un sankalpa cuando se
ha entendido su real proposito y significado. Al comienzo, la mayoria
de la gente no sabe qué es el sankalpa o cual es el sankalpa que deben
hacer, por lo que es mejor esperar hasta que se haya entendido bien.

H sankalpa puede crear tina direccion para toda la vida si se utiliza
sabiamente, pero si se hace solamente para erradicar malos habitos
como fumar y tomar licor, entonces se esta utilizando mal. El proposito
del sankalpa es influenciar y transformar todo el patron de vida, no
solamente fisicamente sino mental, emocional y espiritualmente. En-
tonces, si se es un asiduo fumador o bebedor, automaticamente se deja-
ra de serlo. Esta es la razon por la que no recomendamos utilizar el
sankalpa para eliminar los malos habitos. Es mejor escoger un sankalpa
que cambie toda la personalidad para asi volverse mas equilibrado,
feliz y pleno. Cuando el sankalpa se vuelve la fuerza que dirige, enton-
ces todo lo que se hace en la vida se vuelve exitoso.



Experiencias en ei Yoga Nidra

¢De qué forma afecta el yoga nidra €e! cuerpo y la menee-' Puede relajar
todo el sistema, despertar el cuerpo siquico, proporcionar experiencias
en el plano astral, cambiar las presiones dei sistema coronario y ejercer
una influencia sobre la materia fisica en el cerebro.

Cuando practicamos yoga nidra, estamos tratando de trascender el
comportamiento de la mente externa. Muchos centros del cerebro se
estimulan sistematicamente de manera que las experiencias que atra-
vesamos sean corrientes y naturales. Cuando la mente se vuelve sutil
durante la practica del yoga nidra, sus experiencias son casi al mismo
nivel que cuando sofiamos. Claro estd que hay una diferencia funda-
mental y es que las experiencias del yoga nidra son muchos mas vividas
y claras que las que ocurren en el estado de ensofiacion.

Doctrina del karma

Yoga nidra es una practica que trae las capas mas profundas de la psi-
quis a una experiencia consciente. En todas la areas del cerebro hay
millones y millones de impresiones guardadas en la forma de arqueti-
pos, los cuales son en si mismos la suma total de cada una de las expe-
riencias de lavida a las que Ilamamoskiirma. De la misma manera como
una camara registra lo que ha sido fotografiado en el negativo, de la
misma manera cada experiencia que tenemos, consciente o incluso in-
conscientemente, es registrada en la mente subconsciente ycon el tiempo
se vuelve lo que Illamamos un arquetipo. De la misma manera como un
arbol produce semillas cada afio, y en el curso de su vida producira
millones, de la misma manera, la mente humana produce billones de
semillas de sus experiencias y estas se conocen como karmas, samskaras
y arquetipos.



Yoga Nidra

El hombre no es s6lo una sustancia bioldgica; es el creador
microcosmico. El creador macrocdsmico se conoce como Dios y el crea-
dor microc6smico se conoce como hombre. B creador macroc6smico
evoluciona los planetas y el universo, y el microcdsmico hace karma de
cada accion y cada experiencia.

Estos kannas o samskaras se acumulan en las capas de la consciencia
interna del hombre. La capa mas profunda, en la que los samskaras se
graban y se procesan, es el inconsciente, donde permanecen latentes
sin manifestarse. La segunda capa desctnsAmaj no es muy ptefunda; es
el nivel subconsciente, donde los samskaras estan en el proceso de tran-
sicion, manifestacion y almacenamiento. La tercera capa de samskaras
estd en un proceso de madui acion y fructificacion, en el nivel ele la
percepcion consciente. En la doctrina del karma, estos tres niveles se
conocen como karma actual, karma acumulado y destino.

Experiencias karmicas

Durante la practica de! yoga nidra, la consciencia viaja a través de una
capa de consciencia hacia otra, de acuerdo con sus posibilidades y ca-
pacidades. Algunas veces va muy profundo, y entonces se tienen expe-
riencias explosivas y fantasticas. Algunas veces la consciencia no-es ca-
paz. de profundizar, solamente se mantiene dentro del recinto de la
mente consciente. Entonces se tiene algun tipo de relajacion, suefio o
experiencia placentera.

Experiencias como la [evitacion pueden ocurrir mientras que la cons-
ciencia esta atravesando a través de la mente subconsciente. Cuando la
consciencia penetra el reino subconsciente, se desapega temporalmen-
te de la idea del cuerpo y cuando esto ocurre se tienen muchas expe-
riencias maravillosas. Todas estas experiencias que se tienen en las di-
feientes capas de la subconsciencia y la inconsciencia .no son sino
manifestaciones de los karmas, bien sea de esta vida o de alguna otra.
Es asi como el proceso del yoga nidra elimina todos los Acimes almace-
nados y purifica los niveles profundos de la mente.

Algunas veces las experiencias de una vida pasada afloran directa-
mente, pero en su mayoria se manifiestan simbo6licamente. Las pala-
bras y los conceptos son el lenguaje de la mente intelectual consciente.
Pero la mente subconsciente tiene un lenguaje propio basado en simbo-

22



Teoria

los, colores y sonidos que son los arquetipos que emergen de! reino
siquico durante el yoga nidra. Una sola imagen puede transmitir una
experiencia que miles de palabras no pueden expresar adecuadamen-
te. Por esto la memoria subconsciente puede ser un lugar de almacena-
miento de nuestro pasado tan amplio y eficiente.

Todo el proceso de conocimiento se realiza a través de estos arqueti-
pos que forman nuestra programacion interior. De acuerdo con la
sicologia moderna, todo en el cosmos esta contenido dentro de la men-
te en forma de arquetipos, de la misma manera como los neurofisiélogos
ven ahora el cerebro como un holograma del universo total. Estos innu-
merables arquetipos estidn atrapados dentro de nuestro Ser y deben
dejarse salir y experimentarse si queremos saber lo que somos.

Durante el yoga nidra, los simbolos especificos que se visualizan lle-
gan a las diferentes &reas de la mente y exploran los arquetipos o los
samskaras latentes. Estos simbolos utilizados en el yoga nidra son real-
mente maridalas o concepciones pictéricas: una rosa, un templo, un baivo,
un ledén, un hombre. Los mandalos se componen de yaruros, los cuales
son arreglos geométricos fundamentales. Todos son permutaciones y
combinaciones de una linea, un punto o un circulo. Los yantras y los
mandolas son el método méas poderoso de liberar arquetipos almacena-
dos hacia la percepcion consciente.

Experiencias extrasensoriales

Més alld de los sentidos y la mente que conocemos, existen muchas
otras facultades que la mayoria de nosotros no hemos experimentado
hasta ahora. Algunas veces en el yoga nidra, somos capaces de ir a la
parte central de la inconsciencia y es entonces cuando podemos mani-
festar las facultades latentes de los circuitos cerebrales suprasénicos. m

Todos podemos ver los objetos externos, esa es la percepcion objeti-
va o la experiencia de la materia. Podemos ver un objeto, oler una flor,
escuchar un sonido o experimentar un sabor determinado. A esto lo
Ilamamos experiencia sensorial y para ello debemos tener un objeto
que pueda ser conocido o percibido. Si no hay flor, los ojos no pueden
verla. Sin embargo, puede haber una experiencia sin objeto y esto es lo
que llamamos percepcion extrasensorial Aun un hombre ciego puede
ver y un sordo puede oir si han desarrollado esos centros en el cerebro.

23



Yoga Nidra

En este cerebro existen centros de percepcion extrasensorial que al-
gunas veces explotan en el yoga nidra o en la medicacion. Estas expe-
riencias internas no pueden ser confundidas con alucinaciones porque
no son objetivas. Por ejemplo, hace algun tiempo, cuando estaba fuera
de la India, un hombre se acerc6 a mi habitacion y me dijo que podia
oler claramente a madera de sandalo. Alli no habia madera de sandalo,
pero no tuve dudas de su experiencia simplemente poique yo no o
estuviera experimentando. En ese momento, dentro de su cerebro, ha-
bia un centro particular despierto.

Los centros excrasensoriales del cerebro se conocen como circuitos
suprasdmeos y son muy poderosos. Yo no creo que estas experiencias
excrasensoriales tengan nada que ver con nuescro karma. La posibili-
dad de esta experiencia es inherente a todo ser humano Sin embar-
go, solo unes pocos yoguis y locos han alcanzado estas experiencias

y desarrollos.

El manejo de la experiencia

En mi opinion, la locura no es una enfermedad, es un estado de
desarrollo del cerebro. Considero la locura como una experiencia
espiritual que el hombre no ha podido manejar. En la India exiscen
muchos yoguis importantes que han vivido como locos y lo mismo
ha sucedido en Grecia. ¢(Cudl es la diferencia enere un yogui y un
loco? Un yogui es capaz de manejar sus experiencias y un loco ge-
neralmente termina en un asilo. En la India existen muchos locos
que han podido manejarse a si mismos y en Occidente hay muchos
yoguis que no pueden hacerlo. Sin embargo, gradualmente, a tra-
vés de técnicas como el yoga nidra, les estamos ensefiando como
manejarse a si mismos.

La mente es parecida a un carro; si no se maneja adecuadamen-
te, se tendréd un accidente; pero si se es un buen conductor, se sabra
manejar, no importa si es un camién o un carro. En el yoga nidra,
algunas veces se puede profundizar mucho y aunque la préactica ac-
tualmente sélo esta disefiada para ofrecer relajacion, su propdsito
final es llevar a la persona a un estado en el que se una completa-
mente con su Ser incerior.



Teoria

El yoga cidra y la concentracion
Por lo canto, en el yoga nidra no es necesario concencrarse; es mas, no
hay que hacerlo.-Simplemente hay que mantener la mente moviéndose
de un punto a otro y mantenerse consciente de toda experiencia. S
tratamos de concentrarnos en el yoga nidra se obstruird el flujo natural
de la consciencia que lleva la mente méas y mas profundo hacia el Ser.
3j se oyen o no las instrucciones del profesor, ello no importa. Aun si
se esta soflando alguna otra cosa, las sugerencias que hace el profesor
trabajaran en la mente subconsciente. Es muy natural que el practican-
te de yoga nidra pierda algunas de las inscnicciones porque en la prac-
tica muchas veces la menee consciente se retira, de manera que la men-
te subconsciente aflore y cualquier cosa que se diga queda impresa alli.
Por lo tanto, bien sea que se esté practicando yoga ilidi a con un profe-
sor o escuchando una clase en un casete, y la mente esté vagando y
vacilando, ello no importa.

En el yoga nidra no es importante tranquilizarse; aun si la mente
estd llena de ansiedad y preocupacion, fantasia e imaginacion, ello no
importa como tampoco importa si se esta perturbado. Aun si mental-
mente hay agonia, ello no importa. Si ia persona no puede acostarse
debido a algun tipo de excitacién, debe levantarse y ver que sucede; no
hay que tratar de ser estricto y forzarse a si mismo a permanecer abso-
lutamente quieto. En yoga nidra lo Gnico importante es estar expuesto
a las instrucciones del profesor y ver cualquier experiencia que surja
con total.consciencia y desapego.



El Proceso del Pratvahara

En el sistema ydguico, el yoga nidra es considerado una forma de raja
yoga. La exposicion clasica del raja yoga se encuentra en los Yoga
Sutras, una coleccion maestra de 196 sulros o aforismos, escritos por
Patanjaii varios siglos ames de Cristo. Patanjali dividio el camino del
raja yoga en ocho etapas, comenzando con las reglas bésicas de actitu-
des y comportamiento que son conducentes a la paz mental y termi-
nando en el samo.din o la autorrealizacion, en el cual los contenidos y la
actividad de la mente se trascienden completamente. Estas etapas son:

Etapas preparatorias o externas
1 Vamos (codigo social)
2. Niyamas (codigo personal)
3. dsanas (posturas - estados del ser)
4. Pranayama (control del prona, fuerza vital, energia cosmica)

Etapas superiores o internas

5. Aalyahara (retiro de los sentidos)

6. Dliarana (concentracion)

7. Dhyana (meditacion)

3- Sumadhi (consciencia trascendental)

Las primeras cuatro ecapas externas se refieren a practicas especifi-
cas que se realizan esencialmente con la mente consciente, la parte
racional y analitica de la consciencia que est4 activaen el estado normal
de vigilia. Las Ultimas cuatro etapas son estados de consciencia y las
practicas que se necesitan para alcanzarlos. Estos involucran la mente
subconsciente, que es el lugar de almacenamiento de todas las expe-

26



Teoria

riendas y e! ego, el cual regula el flujo de la informacion hada la mente
consciente. Para mas informacidn, ver el libro Four Chap'.m on Freedom
publicado por Sihar School o/Yoga.

Retirando la mente

El yoga nidra pertenece a las etapas superiores del raja yoga &ePstcnjah,
ya que es esencialmente un método de pratyahara. La consciencia se
retira progresivamente del mundo externo, el cuerpo, el proceso de la
respiracion, la mente consciente y finalmente, ja mente inconsdente.
En las etapas avanzadas, cuando la relajacion es completa, el vega nidra
involucra dharana y saniadhi.

En la préctica de yoga nidra, la mente se centra gradualmente. Para
prevenir que la consciencia se retire completamente, lo que resultaria
en el suefio, la consciencia se mantiene centrandola en el canal auditi-
vo. El resto de los terminales son desconectados y sus conexiones en la
corteza cerebral son disociadas, de manera gque no hava mensajes a
través de los 6iganos motores. De otra manera, los sencidos continua-
mente jlevan estimulos al cerebro, donde los mensajes se relacionan y
los 6rganos motores automaticamente se estimulan, bien sea ello cons-
ciente o no. Cuando los sentidos se desconectan durante algin tiempo
en el yoga nidra, este es el quinto estado del raja yoga que se conoce
como pratyahara.

La ciencia del yoga nidra se basa en la receptividad de la conscien-
cia. Cuando la consciencia esta operando con el intelecto v todos los
sencidos, pensamos que estamos despiertos y conscientes, pero la men-
te en realidad estd menos receptiva y més critica. Cuando 12consciencia
estd operando solamente a través de un canal sensorial, por ejemplo e!
oido, se vuelve mucho mas sensible, pero no total. Sin embargo, s la
consciencia puede aislarse dé todas las asociaciones de los sentidos,
entonces se vuelve total.

Este estado profundo es tal, que incluso la sensacion de
autoconsciencia se consume completamente. Cuando se esta eu el esta-
do de yoga nidra, viene un momento en el que incluso no se sabe que se
estd en yoga nidia. Cuando la mente se separa de los canales sensoria-
les, se vuelve muy poderosa pero entonces necesita entrenamiento. A
menos que los sistemas involuntarios del cerebro hayan sido entrena-
dos, préacticamente no existe diferencia entre el yoga nidra y el suefio.

27



Yoga Nidra

En el yoga nidra entrenamos la mente-a través de una serie de prac-
ticas que traen un deseado estado de percepcion. Cientificamente se ha
encontrado que la practica de yoga nidra no es simplemente un tipo
de concentracién mon6tona. Cuando se fija la consciencia en las dife-
rentes partes del cuerpo, en las sensaciones o en las visualizaciones
enumeradas en la practica, en realidad se estdn monicofeando centros
superiores del cerebro y es asi como se establece un control involunta-
rio y se mantiene la consciencia, aungue los canales sensoriales no es-
tén proporcionando la necesaria informacion.

En el punto limite

Durante la practica de yoga nidra la consciencia esta en niveles diferen-
tes. Algunas veces estd muy cerca de los sentidos y otras a uria distancia
muy remota. Cuando la consciencia esta a una distancia remota, en-
tonces s6lo es posible entender a través de los canales auditivos. Duran-
te el yoga nidra la consciencia se suspende periédicamente durante
algunos momentos, lo que significa que se alterna entre los estados de
consciencia e inconsciencia.

Cuando el pratyahara se vuelve profundo y poderoso, con frecuencia
ocurre un aislamiento total del cerebro y es entonces cuando el fluido
que corre alrededor de este, debajo del craneo, se caiga con un alto
nivel de energia. £1 finado doctor Iczak Bentov desarrollé un serio
modelo cientifico de este proceso. H not6 que durante la meditacion
aparecen ondas sonoras en el sistema circulatorio y que en respuesta a
estas ondas se generan corrientes ritmicas pequefias y formas de onda
dentro del fluido que rodea el cerebro. Estas gradualmente estimulan y
despiertan las facultades superiores y siquicas del cerebro.

En este punto la persona comienza a tener sobiecogedoras expe-
riencias siquicas. Sin embargo, en el yoga nidra estas profundas expe-
riencias deben evitarse. Cuando se comienzan a desarrollar percepcio-
nes siquicas, hay que ir mas alla del alcance del yoga nidra. Esta es la
diferencia fundamental entre pratyahara liviano y profundo. En el esta-
do de yoga nidra siempre se estd en el limite. Cuando se entra en el
estado profundo del pratyahara ya no se estd practicando yoga nidra.

En el yoga nidra no debe haber experiencias siquicas ni visiones ni
explosiones. El patron de consciencia en la mente debe ser constante e



iicric

ininterrumpido. No se est4 ni en el plano siquico ni en el plano cons-
ciente, se esta en el limite. El quantum de consciencia no es el mismo
que cuando se esta pensando. Este es un estado muy hermoso que les
cientificos llaman el estado hipnagdgico o hipnopd.npico, y que ye lla-
mo el umbral entre esto y aquello.

El Yoga nidra y la hipnosis

Por razén de que el yoga nidra conlleva un estado de retiro sensorial,
muchas personas piensan que es una forma ele hipnosis. Sin embargo,
en verdad son dos ciencias totalmente diferentes. Aunque puedan co-
menzar de! mismo punto de la relajacidn y la receptividad, el yoga nidra
procede en una direccion y la hipnosis, en otra.

El estado mental que se logra con el yoga nidra es més profundo que
el de la hipnosis, pero cuando la mente esta disociada del conocimiento
sensorial no pasa por un estado hipnécico. Sin embargo, si pueden
desconectarse los canales.sensoriales y ain mantenerse consciente, en-
tonces podrén trascenderse las barreras de. la personalidad e ir tan
profundo como se desee. La consciencia puede ir hasta donde se le
lleve y esta es la meca del yoga nidra. No obstante, a mismo tiempo,
hay que saber que cuando se esta trascendiendo, basca cierto punto, se
esta pasando por el alcance de la hipnosis.

Por esto a través de la practica siempre se da una importante ins-
truccion: "No se duerma”. En el yoga nidra hay que tratar de mantener
la consciencia; se esta relajado pero no dormido. No se esta consciente
del nivel sensorial, pero se escd consciente de que se esta practicando
yoga nidra; hay un proceso de pensamiento automatico.

En el yoga nidra el cerebro estd completamente consciente, recibe
un estimulo de calidad superior y desarrolla un cipo diferente de cons-
ciencia del que estamos experimentando ahora. Sin embargo, en deter-
minadas formas de hipnosis, el sujete se lleva al suefio profundo en el
que el cerebro se apaga parcialmente. La consciencia se confina a un
area pequefia y las capacidades se limitan. Esta es una condicion muy
lamésico un estado inconsciente, mientras que el yoga nidra aumenta
la capacidad del cerebro y crea una condicion satvica, un estado ilu-
minado.

Hablando cientificamente, cuando el sistema nervioso periférico no
proporciona el necesario estimulo al cerebro, cuando la mente se aisla.



Yoga Niara

entra en un estado llamado hipnosis. Es un sucesoc momentaneo, una
experiencia de pequefio espectro donde el cerebro y la corteza cerebral
se disocian de jos canales de energia.

La diferencia fundamental

De acuerdo con el yoga, existen tres nadis o canales de energia impor-
tantes en este cuerpo fisico que se conocen como ida, pingala y sushumna.
Ida conlleva la fuerza mental;piagala, la fuerza vita!l ysushumna, la fuer-
za espiritual. Er. otra Terminologia cientifica, se conocen como el siste-
ma nervioso simpatico, el parasimpético y el central.

A través del curso de nuestra vida, ida y pingala estan alimentando
continuamente el cerebro con los estimulos necesarios que nos capaci-
tan para conocer un objeto, un sonido, una idea. Si se cierran ida y
pingala mediante el pralyahara, entonces la mente se aisla. Esto es hip-
nosis. Pero si, al mismo tiempo, se puede despertar sushumna (el cual
esta cerrado en la mayoria de las personas), entonces, aunque se hayan
aislado del cerebro dos canales de comunicacion (ida ypingala), el siste-
ma nervioso central se despierta y en'lugar de iday pingaia, sushumna
proporcionard ja energia y el estimulo necesarios para el cerebro.

La energia que el cerebro recibe ahora es a través de ida ypingala. Lo
que falta durante la hipnosis es la conexion de ida y pingala. Pero en el
yoga nidra, el sistema nervioso central, sushumna nadi, despierta com-
pletamente el cerebro. Durante el yoga nidra, en razén de questii/iui/ma
fadi esta funcionando, el cerebro recibe una calidad superior de esti-
mulo y un tipo diferente de conocimiento. Por lo tanto el tipo de cons-
ciencia que se experimenta es totalmente diferente del que se tiene en
cualquier otro momento. En cambio, en la hipnosis el cerebro estd com-
pletamente aislado de los canales sensoriales y por lo tanto su conoci-
miento es limitado, sus recursos estan condicionados y no es capaz de
funcionar mas alld de sus limitadas capacidades. Esta es la diferencia
fundamental entre los estados de consciencia alcanzados durante la

hipnosis y el yoga nidra.

Se siguen, las instrucciones, no al instructor;

El yoga nidra no depende de la sugestion o la persuasion. Las instruc-
ciones se dan directamente y la Gnica sugerencia esta contenida en la
resolucién, la cual es formulada completamente por el practicante mis-

30



Teoria

mo. En el yoga nidra se aprende a inducir el propio estado de relaja-
cién mediante instrucciones habladas. El instructor es solamente la guia,
da la técnica, pero nunca forzara u obligaréd al estudiante de ninguna
manera. Es la técnica misma la que lleva la mente a la iluminacion ya la
independencia de juicio, no el instructor. El practicante cultiva cons-
cientemente sus propias facultades internas y permite que el conoci-
miento intuitivo interno aflore.

De otra parte, en la hipnosis, el terapeuta generalmente domina la
mente y la voluntad del sujeto. Esto con frecuencia origina obsesidn,
cautiverio, falta de autoconfianza e iniciativa. Se reprimen el deseo
sexual, el intelecto y la determinacion Idgica. H sujeto le pregunta al
terapeuta: "¢Debo ir al bafio ahora?", y el terapeuta responde: “Si" c
“no”. Si se le pregunta a! instructor de yoga nidra lo mismo, responde-
ra: "Eso es asunto suyo, no mio, yo no soy responsable de usted, usted
es responsable de usted mismo y yo soy responsable de mi mismo",
incluso si los malos habitos o el comportamiento del estudiante reper-
cute en é€l, el instructor no se ve afectado y no trata de alterar su carac-
ter. Esta es la actitud que desarrolla el yoga nidra.

Un tipo de lavado cerebral

Claro esta, el yoga nidra es un método que puede utilizarse para corre-
gir malos hébitos o actitudes. Por lo tanto, muchas personas pregun-
tan: ";No es esto un tipo de lavado cerebral?" En realidad, el lavado
cerebral es un método disefiado para chantaje politico. Si se llama lava-
do cerebral al yoga nidra, entonces creo que no existe nada en este
mundo que no sea lavado cerebral. ;Qué hacen las televisiones, los ra-
dios, los comerciales, los periddicos, las revistas y las novelas con nues-
tros cerebros cada minuto del dia? Es realmente bueno que el cerebro
se lave con algo limpio.

En el estado de receptividad creado por el yoga nidra, somos capa-
ces de corregir los patrones negativos preexistentes en el cerebro. To-
memos por ejemplo una nifia que sufre de miedo patoldgico. Los mé-
dicos han ensayado todos los métodos para tratarla, pero han faltado.
Si podemos solucionar su miedo inyectando una sola idea en su mente,
¢es esto lavado cerebral? Quizas, pero positivo.

31



Yoga Nidra

En el yoga se nos ensefia a seguir el camino del conocimiento, don-
de experimentamos el dolor, la tristeza, la agonia, y los trascendemos.
Esta es la mejor manera, pero, ¢todo el mundo es capaz de entender y
trascender el dolor? Para quienes no lo son, este tipo de lavado cere-
bral es Util. Después de todo, todo el mundo se esta lavando el cerebro
a si mismo. (Cémo no hacerlo? No tenemos la consciencia para no
hacerlo aun cuando quisiéramos. Quizas podremos hacerlo cuando lle-

guemos al sanad!ji, pero no ames.



El Yoga Nidra y el Cerebro

Los neurofisioldgos modernos han podido demostrar una obvia rela-
cién entre el cuerpo y el cerebro, la cual me reconocida primero por los
antiguos yoguis miles de afios atras. Utilizando electrodos de
estimulacién para probar la superficie del cerebro, los neurocirujanos
han demostrado que cada parte del cuerpo esLa precisamente delinea-
da en la superficie delgirus central de la corteza sensorial y motora del
cerebro.

Relajando la mente mediante la relajacién del cuerpo

Es aqui donde hacemos la conexion entre lo Ultimo de la neurccirugia
y la técnica cle meditacion del yoga r.idra, la cual ha evolucionado de
los anciguos lantras. Si alguna vez han practicado esta técnica, recono-
cerdn los puncos sefialados en la corteza sensorial y motora como las
partes del cuerpo a través de las cuales pasa la consciencia durante su
rotacion.

El cerebro es el mediador fisico de la consciencia, uniendo la mente,
el cuerpo y las emociones en una unidad arménica. El neurocirujano
afecta el cuerpo estimulando el cerebro. El practicante de yoga nidra
comienza en el ocro extremo del camino nervioso aumentando la cons-
ciencia del cuerpo para asi estimular el cerebro.

El movimiento progresivo de la consciencia por las partes del cuer-
po no solo induce relajacion fisica, sino que ademas limpia todos los
caminos nerviosos hacia el cerebro, tanto los que gobiernan la actividad
fisica como los que tienen que ver con la informacién que entra a él. A
mismo tiempo recorremos la superficie del cerebro, desde adentro ha-



Yoga Nidra

da afuera. De esta manera, el yoga nidra relaja la menee relajando el
cuerpo.

El homdnculo motor o “el pequefio hombre”

Los investigadores lo han llamado mapa de neuronas y holograma del
cuerpo fisico existente dentro de la materia blanca del cerebro, el ho-
munculo motor o "el pequefio hombre". Todas las partes del cuerpo a
través de las cuales pasa la consciencia durante la rotacion de la cons-
ciencia estan localizadas alli.

"Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto
dedo, palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, codo, hombro,
axila, lado derecho, lado derecho de la cintura, muslo derecho, rétula,
pantorrilla, tobillo, taldn, planta del pie, dedo gordo, segundo dedo,
tercero, cuarto, quinto...”.

Sin embargo, en términos de tejido cerebral, se ha dado importan-
cia a las manos, los dedos, los labios y la nariz, los cuales ocupan areas
yroporcionalmente mis grandes que las otras partes del cuerpo fisicoy
son estas misma areas las que reciben mayor énfasis durante la rotacion
del cuerpo en el yoga nidra.

Estas areas son casi tan grandes como el espacio adjudicado a todo
el resto del cuerpo, desde las mufiecas hasta los dedos de los pies. A
estandares fisicos, el homdnculo motor es un pequefio hombre de pro-
porciones grotescas, con manos, dedos y caracteristicas faciales enor-
memente agrandadas. Existe como una abstraccion neuronal del cuer-
po fisico, que opera en el reino de las neurotransmisiones y energia
eléctrica consciente que fluye a través del sistema nervioso y la red de
nadis que forman el cuerpo pranico.

Ahora podemos comenzar a entender el porqué del preciso orden
de la rotacion de la consciencia a traves de las diferentes partes del
cuerpo es tan importante en el yoga nidra. Una vez que se han estable-
cido estas secuencias, no deben ser alteradas pues inducen un flujo de
energia pranica dentro del circuito neuronal del hominculo motor. Este
flujo estd acompafiado de una experiencia subjetiva de relajacion, libe-
racion o "soltada” a medida que se lleva a cabo una disociacion espon-
tanea de la consciencia de los canales de experiencia sensoriales y mo-
tores. La familiaridad y la repeticion diaria de esta secuencia ejerce

34



T'oria

un efecto rapido sobre la normalmente fragmentada y disipada per-

cepcion.

Este estado de retiro de la consciencia de los sentidos llamado
pTotychcra ha sido enumerado por Paianjali como el quinto estado del
raja yoga y el preludio del sadhena, el dhyana y el jamndlii.

Seccion transversal del cerebro que revela la corteza motora y que
indica las areas del cuerpo distribuidas en el gyrus central. Este es
motor homunculo, el hombre simbolico que yace dentro de la materia

cerebral.

Dedos
Tobillo
Rodillo
Cadera
Tronco
Hombro
Codo
Mufieca
Mano

Dedo mefiique
Dedo anular

©oOo~N AW Ok

o
= O

12,
13.
14.
15.
16.
17.
18.
1S.
20.
21.
22.

Dedo del corazén
Dedo indice
Pulgar

Nuca

Ceja

Pupila y parpado
Cara

Labios

Quijada

Lengua
Garganta

35



Yoga Nidra

¢,Como restaura la salud el yoga nidra?

Es claramente imposible ignorar la conexién entre los descubrimientos
de quienes investigan actualmente el cerebro y los de los yoguis y viden-
tes iluminados que hace mucho tiempo desarrollaron la préactica del
yoga nidra. Claro esté que los cientificos yoguis de épocas anteriores no
inventaron esta poderosa técnica simplemente para aliviar las enfer-
medades sino, primordialmente, como un medio de alcanzar la cons-
ciencia superior, la dimensidn pranica, siquica y espiritual mas sutil que
estd por debajo de la existencia material burda, mediante la expansién
y la liberacion de la percepcion individual de su fijacién dentro del
cuerpo fisico y sus modalidades sensoriales.

Sin embargo, en el concexco del hombre moderno que sufre de una
aran gama de enfermedades v problemas relacionadas con el estrés, es
suficiente con reconocer que se originan en la identificacion excesiva
de la psiquis con el soma o cuerpo material, a través de lo" canales
sensoriales, llegando al agotamiento e incluso al colapso nervioso. En
el yoga nidrd, esta destructiva tendencia sicosomatica se alivia eficaz-
mente mediante la opuesta ruta somato-siqulca. El desequilibrio
sicosomatico se restaura espontaneamente debido a la liberacién de
prana o energia nerviosa, la cual se retira de los canales sensoriales, y se
alcanzan modalidades como el estado de pratyahara. Esta energia se
redirige hacia la curacion y el rejuvenecimiento de los tejidos, las glan-
dulas y los érganos que han sido sometidos a esfuerzo excesivo.

Sensaciones y sentimientos
Aparte de la-rotacién de la consciencia, existen muchas otras practicas
eu el yoga nidra que se derivan directamente de los tantras; percepcion
de todo el cuerpo, el cerebro y los diganos internos; el contacto entre la
tierra y el cuerpo; la sensacion de pesadez y liviandad, calor y frio,
dolor y placer. Después de la relajacion de la superficie sensorial y motora
del cerebro, la practica cambia hacia el afloramiento de los sentimien-
tos y las experiencias, las cuales parecen emanar de lo mas profundo de
nuestro Ser, mientras que simultaneamente son experimentadas como
parce del cuerpo o a través del cuerpo como un todo.

A través de los tejidos vy las estructuras del cuerpo existen numerosos
terminales sensoriales especialmente adaptados, los cuales responden



Teoria

a especificos cipos de escimulos, incluyendo caceo, presion, cambio de
posicion, cemperacura, dolor, placer y demas. Escos pequefiisimos 6r-
ganos de los sencidos, incluyendo los propiocepcores de las coyuncuras,
por corplsculos de Pacini debajo de la piel y los receptores de dolor y
cemperacura, escan concin.uamence reuniendo informacion de todas las
parces del cuerpo y relacionandolas con iugares especificos y centros
profundos dentro del cerebro. Los investigadores del cerebro han sido
capaces de localizar y aislar la mayoria de estos importantes centros en
la base del cerebro. Los mas importantes son los que se relacionan con
la ingestion de agua y comida, la regulacion de la temperatura y las
experiencias de dolor y placer.

A medida que despertamos las sensaciones de pesadez y liviandad,
caior y frio, etc., estimulamos escos centros del cerebro que son respon-
sables de mantener la armonia entre nuestro medio ambiente interno y
externo. Cada uno de estos centros tiene su cencio reciproco para equi-
librar nuestros impulsos basicos. Por ejemplo, el cencro del dolor y el
centro dei placer, el cencro del hambre y el cencro de la saciedad, etc.
La paridad y alternacién de estas sensaciones en ej yoga nidra ayudan
a mantener este equilibrio hemostatico e incluso lo evolucionan trayen-
do funciones involuntarias bajo control. De esta manera, el yoga nidra
transforma progresivamente nuestra experiencia total de la vida sen-
sual dentro del cuerpo fisico.

La verdadera experiencia

Desarrollando diferentes sentimientos y sensaciones en el yoga nidra,
nos estamos recordando de la experiencia real. Cuando estamos pro-
bando una fruca determinada, en ese momento realmente la estamos
experimentando, pero después de unos pocos dias, semanas 0 meses,
solamente podemos imaginar 14 experiencia. No podemos manifestar-
esa experiencia real del sabor por la inhabilidad de la mente,
desentrenada a traer experiencias del pasado al presente.

Las diversas experiencias que los individuos tienen yacen enterra-
das en el pasado. Lo que permanece en la mente yen el cerebro es solo
un recuerdo, no la experiencia real. Sin embargo, en el yoga nidra, no
solo la memoria sino la experiencia misma puede recrearse mediante
la ruta somato-siquica. Entonces, no solamente se recuerda de manera



Yoga Nidra

vivida dolor/placer, frio/calor, etc., sino que se libera, incluso hasta el
punco de despertar las respuescas fisioldgicas de sudor, temblor, etc. En
términos yoguicos, esta capacidad de liberar completamente experien-
cias pasadas es caracteristica de una mente verdaderamente creativa y
evolucionada.

Después de escuchar una musica que nos gusta, seguramente la re-
cordaremos, incluso podremos imaginarla o sentirla. Pero, si podemos
cerrar los ojos y realmente comenzar a escucharla internamente, de la
misma manera como lo hicimos originalmente, esto es una experiencia
explosiva de realidad que cambia completamente la total estructura de
la mente.

Por esto en el yoga nidra las experiencias de placer y dolor, calor y
frio, liviandad y pesadez, deben ser traidas a la superficie de la mente
como experiencias reales. Si estamos tratando de sentir pesadez, debe-
mos sentir el cuerpo tan pesado que incluso si queremos levantar los
pies o las manos, no podamos hacerlo. Si estamos sintiendo calor, de-
bemos sentirlo de tal manera que aun sudemos. Simplemente recordar
o0 sentir calor no es suficiente, debe ser una experiencia real, vivida.

La experiencia de los opuestos

En el yoga nidra, primero debe despertarse la experiencia de la sensa-
cién de pesadez. La pesadez fisica es una sensacion corporal total que
acompafia una profunda relajacion de los musculos y el esqueleto. Si
tensiones y contracciones profundamente asentadas se mantienen den-
tro del grupo muscular involucrado en sostener la postura, entonces la
instruccion "su cuerpo se siente tan pesado que se esta hundiendo en el
piso™" actia como un mandato del cerebro promoviéndolo para que
"afloje" y libere su carga residual. Solo entonces se entrega el peso
total del cuerpo a la tierra, produciendo la clara experiencia de que
el cuerpo estd verdaderamente saliendo a la superficie sobre la cual
estd acostado.

Después de intensificar la sensacion de pesadez, entonces se cambia
por la sensacién de liviandad: "Despierte la sensacion de liviandad en
todo el cuerpo... su cuerpo se siente tan liviano....pareceria que esta
flotando encima del piso”.

Invocar la sensacion contraria no es una escogencia arbitraria sino
que esta de acuerdo con los principios de operacion electrofisiolégicos

38



isu!

del cerebro. Cada vez que una neurona dispara, esta transmite un im-
pulso que se relaciona y registra en el cerebro. Sin embargo, si la misma
célula continda disparando repetidamente durante algun tiempo, su
mensaje ya no es reconocido por el cerebro y liace que se vuelva una
caracteristica del trasfondo eléctrico del sistema nervioso central.

Este fendmeno puede demostrarse facilmente con el sentido del ol-
fato. Después de entrar a una habitacién donde se estd quemando in-
cienso, inicialmente estamos muy conscientes de su fragancia. Sin em-
bargo, después de permanecer durante un periodo corto se desarrolla
una inatencién sensorial y ya no nos damos cuenta del fue! te olor que
existia. Los investigadores han llamado este fendmeno "habito”, donde
el cerebro se acostumbra al estimulo y pronto cesa de registrarlo como
imDortante.

Durante el yoga nidra, cuando se desarrolla Gna sensacién de pesa-
dez a través del cuerpo, iniciaimente el cerebro se inunda de gran can-
tidad de impulsos especificos. Después de algun tiempo, el cerebro co-
mienza a ignorar estos impulsos y la conexion de la consciencia con €l
cuerpo se desplaza temporalmente. La sensacion de liviandad aparece
espontaneamente a medida que nuestra consciencia se libera del vehi-
culo fisico. Como resultado, en lugar de que las sensaciones fisicas se
filtren y moldeen nuestra consciencia, esta puede ahora determinar y
dirigir cuéles experiencias sentira el cuerpo

Desarrollando el control emocional

Se ha encontrado que la estimulacion eléctrica de partes especificas del
hipotalamo, el sistema limbico y la regidn de las amigdalas de! cerebro
despierta respuestas emocionales especificas, incluyendo la ira, laagre-
sividad y el miedo. Para la mayoria de la gente, estos sentimientos ne-
gativos son mas dificiles de controlar que emociones positivas como el
amor, el gozo, la seguridad y el placer. Sin embargo, en el yoga nidra
avanzado, a los practicantes avanzados se les pide que se sometan vo-
luntariamente a estas desafiantes emociones, mientras mantienen el
estado de profunda relajacion y "consciencia de testigo” de todo el

proceso.
Esta practica hace que de manera simultanea operen los circuitos

nerviosos en los hemisferios opuestos del cerebro, los cuales, en cir-

39



Yoga Nidra

cunstancias normales, nunca operan al mismo tiempo. Por lo tanto, se
establece un nuevo circuito nueronal que incorpora simultaneamente
dos estados previamente irreconciliables de percepcién como son, por
ejemplo, el amor y el odio, el placer y el dolor, el gozo y la crisceza. Esto
ocurre de manera cal, que hace que se mantengan la relajacion y la
consciencia de las reacciones emocionales que contrastan y estan en
conflicto.

Con la repetida practica, este nuevo circuito se vuelve una respuesta
establecida, habilitando al practicante a ir gradualmente mas ailé del
reino de sufrimiento convencional humano que se origina de apego y
aversion por la dualidad de las experiencias de la vida. En la vida del
aspirante espiritual, la trascendencia de esta barrera de dualidad es
una meta bésica. Esta acompafiada por la experiencia Unica de un au-
mento en la sensacion de bienaventuranza o éxtasis (anandam) que yace
mas alla de los confines del placer y el dolor y codas las ocras nociones
duales. A nivel sicoldgico, el fruto de esta préactica es una vision
desapegada en la vida y una madurez de la personalidad. El yoga nidra
desarrolla asi control de las reacciones emocionales y de las respuestas
autonomas. Este avance evolutivo se refleja en nuestra vida diana como
aumento de la.consciencia perceptiva, mayor control emocional y un
destino consciente en aumento.



Simbolos del Inconsciente

La técnica de visualizado» en el yoga nidra es una practica importante
para destapar los contenidos almacenados en la mente inconsciente,
los cuales normalmente solo se manifiestan durante los suefios. En les
Reja Yoga Sutras (1:38), Rishi Patanjali dice: “Svapnanidrajnanalair.baiiairi
va" (la mente puede aquietarse dandole conocimiento de ensofiacion y
suefio para soporte). Debemos entender la naturaleza del estado de
ensofiacion para poder comprender totalmente el uso de la visualiza-

ctdn en el yoga nidra.

El suefio consciente

El yoga nidra se ha llamado “suefio sin suefio" porque aprendemos a
entrar en el estado entre el suefio y la vigilia sin perder la consciencia.
Este es el comienzo de la experiencia del yoga nidra, pero su significa-
do va mas all&. Un hombre que no esta iluminado esta sofiando cons-
tantemente, aun cuando esté despierto, y no lo sabe porque sus (uncio-
nes sensoriales son extrovertidas. En el momento en que se corta 17
consciencia de las funciones sensoriales y se relaja, se comienza a sei
testigo de los suefios y esto es exactamente lo que logra el yoga nidra
Los suefios que tenemos por la noche son solamente una pequefia par
te de esta totalidad.

En el estado usual de la ensofiacion, el contenido y la expresion de
suefio se relaciona con la acumulacion esponténea y la liberacion de la
tensidn siquica del subconsciente, asi como también con el despertar
la expresion de instintos e impulsos més profundos e inconscientes. Sin'
embargo, en las practicas de visuaLizacion en el yoga nidra, el reconod
miento y la liberacidn son voluntariamente inducidos-a medida que



Yoga Nidra

creamos un suefio consciente cie acuerdo con las instrucciones dada:
por el profesor.

Si el estado de ensofiacidn debe reconocerse y utilizarse para obte
ner conocimiento y acelerar la evolucidon en la vida, debe desarrollarse
y mantenerse ufia buena comunicacion en.tre los estados de ensofiacion
y vigilia, y esto es lo que precisamente se induce durante las secuencig;
de visualizacion. El material subconsciente e inconsciente de la mente
se despierta y libera para integrarse a la consciencia. Este es el comien-
zo de la imaginacion creativa, diferente del proceso corriente de ' sofiar
despierto” y de la ensofiacion.

El almacén de la mente

El conjunto de imagenes guiadas en el yoga nidra es un método de
utilizar el simbolo o imagen como catalizador par2 provocar una reac-
cion en las partes inconscientes de la mente. Cémo se utilizan estos
simbolos y cémo pueden causar esta reaccion es morivo de posterior
investigacion, si se quiere utilizar la imagineria de manera creativa.

Todo lo que experimentamos a través de los sentidos e incluso en los
pensamientos deja una impresion en la mente. Todas las experiencias
de las. vidas pasadas, la infancia y la madurez estdn registradas en la
mente inconsciente. Con frecuencia, cuando la gente comienza a prac-
ticar yoga nidra y meditacidn, recuerda experiencias anteriores que han
olvidado y que pensaron que eran insignificantes

Esto indica que el material de la mente inconsciente estd comenzan-
do a manifestarse. Con frecuencia, el recuerdo de estas experiencias es
diferente de las experiencias originales y algunas veces, aparentemente
no tiene ninguna relacion con la experiencia original.

Para entender esto, necesitamos saber como la mente procesa y al-
macena estas impresiones osamskaras. Esto puede ilustrarse con el ejem-
plo de las ondas de radio: para transmitir ondas radiales requerimos
un transmisor que envie la sefial y un receptor que la reciba. La sefial
puede representarse mediante un patron de onda. Normalmente, todo
el patron de onda se transmite; sin embargo, otro método que puede
emplearse en cambio es tomar "muestras” de la onda en intervalos
regulares y transmitir estos ejemplos. Cuando el receptor se sincroniza
en la misma frecuencia del muestreo, el patron de onda original puede

42



Teoria

reconstruirse en el lado del receptor. Esto significa que se necesita rite-
nos energia parta transmitir la sefial y que puede transmitirse mayor
cantidad de informacion al mismo tiempo tomando muestras de una
sefial intercaladas con otro muestreo.

La mente también procesa informacion de manera similar. Puede
decirse que una cantidad masiva de informacion esta almacenada en el
inconsciente de manera simbdlica. Un simbolo representa o contiene
las implicaciones de una amplia gama de informacion. De acuerdo con
nuestros samkaras, los condicionamientos sociales v relit-iosos, las ac-
dones y las reacciones, diferentes simbolos de las experiencias de la
vida forman el contenido de la mente inconsciente.

Normalmente no tenemos acceso a la mente inconsciente porque
nuestra percepcidn no estd armonizada con la naturaleza de estos sim-
bolos o semillas de informacién. Sin embargo, invocando determina-
das iméagenes y simbolos durante ia relajacion profunda podemos ha-
cer un puente entre la consciencia durante nuestro estado de vigiliay la
inconsciencia. La imagineria guiada proporcionada por el profesor du-
rante el yoga nidra provoca una cadena de respuesta con otros simbo-
los de la mente.

Seleccion de las imégenes

Para el profesor de yoga nidra, es indispensable la seleccién cuidadosa
de las imagenes. El profesor debe ser sensible al tipo de simbolos que
utiliza lo mismo que a los niveles de la menee a los que quiere llegar.
Los simbolos utilizados son de dos categorias: en primer lugar estan los
simbolos condicionados, los cuales se asocian con nuestras experien-
cias diarias sociales, culturales, religiosas y morales. Estos varian de
acuerdo con personas de diferentes localidades, paises y razas. Por lo
tanto, las imagenes utilizadas provenientes de determinada situacion
cultural pueden no significar nada para el practicante cuya mente ha
sido condicionada por otros simbolos.

Luego existen los simbolos universales (como los describe Jung), como
el manlm;,- elyantra y el mandala, los cuaies forman parce de la cohscien-
cia de todo hombre, mujer y nifio, sin importar sus tradiciones sociales,
religiosas y culturales. Estos simbolos forman el “inconsciente colecti-
vo" de ia humanidad y desencadenan respuestas muy profundas.

43



Yoga Nidra

Por lo tamo, el profesor debe entender el uso de los simbolos y los
tipos de respuestas que pueden crear en la mente del estudiante.

Inidalmente, cuando tratamos de visualizar los simbolos; pueden
aparecer muchas imagenes discractoras. Pueden tener formas pertur-
badoras como por ejemplo demonios, dragones, fantasmas o serpien-
tes, 0 pueden aparecer tan hermosas como jardines, lagos tranquilos o
visiones de santos y dioses. Estos son simbolos del inconsciente, de
juhskaras o impresiones que abarcan el ego. Pueden expresar recuer-
dos dolorosos, necesidades frustradas, deseos insatisfechos, inhibicio-
nes, miedos, complejos o neurosis. Estos jambaras condicionan nues-
tros pensamientos y experiencia y nos obligan a actuar en determinada
manera. Frecuentemente son la causa de tension, perturbacion mental
y enfermedad. H proceso de visualizacion en el yoga nidra nos capacita
para limpiar estos samskaras de la mente, lo cual es necesario antes de
que el progreso verdadero en el yoga sea posible.

La actitud de testigo

El juego de simbolos e imagenes debe verse de manera desapegada
cc-mo si solamente se estuviera mirando una pelicula. Sélo hay queper-
nianecer consciente de las imagenes, no hay que tratar de analizarlas o
involucrarse con ellas juzgandolas o condenandolas. Cuando las ima-
genes son miradas objetivamente, el ego se vuelve temporalmente in-
activo, no se identifica con las inhibiciones, gustos o disgustos que re-
fuerzan la naturaleza individual. Por lo tanto, ya no reprime material
que esta en conflicto con las preconcepciones ni tampoco de manera
selectiva se queda solo con el material que apoya sus opiniones y prejui-
cios. En la mente consciente aparecen deseos o cosas irracionales, mie-
dosas o imprécticas, y cuando se miran objetivamente, desaparecen o
se integran a la consciencia.

Como resultado, la energia que antes se utilizaba en reprimir estos
elementos del inconsciente puede utilizarse para otras actividades. Se
obciene un mayor encendimiento de la propia naturaleza y se reducen
los conflictos entre la mente consciente y la inconsciente.

Asociacion directa y abstracta
Los simbolos visualizados durante el yoga nidra pueden actuar en aso-
ciacion direcca con los jambaras o mediante la asociacion abstracta. Por



Teoria

ejemplo, a los estudiantes puede pedirseles que visualicen un arbol. Un
estudiante puede visualizar el arbol que crece en su propiojardin y esto
es una asociacion directa. Otro puede que no visualice un arbol, puede
recordar una experiencia dolorosa de haberse caido de un arbol duran-
te su nifez, lo cual es una asociacién abstracta. El recuerdo del arbol
estd haciendo aparecer un recuerdo doloroso de la nifiez que desde
entonces se estd asociando con los arboles. Si los simbolos utilizados en
el yoga nidra son escogidos cuidadosamente por el profesor, estos son
mas poderosos duiante este proceso de asociacion abstracta, ya que
pueden recordarse y presenciarse una gran cantidad de recueidos y
samskaras reprimidos.

Mantra, yantra y chakra
Simbolos diferentes alcanzan diferentes profundidades de la mente.
Asi es como la ciencia del maritra y del yantra evolucionaron a medida
que estos sonidos y simbolos llegaron a los inas profundos niveles de
consciencia. Los diferentes simbolos de color, forma, deidad y mantra
de los chakras fueron disefiados para producir una asociacion directa
con los centros siquicos particulares y por consiguiente, una asociacion
abstracta con todos los aspectos de manifestacion de ese chakra en el
individuo. Es mas, los arquetipos en el cerebro humano estan represen-
tados en loschakras, por lo que descubriendo la simbologta de [oschakras
descubrimos y liberamos nuestros propios arquetipos. .

Los chakras no existen en el cuerpo fisico, existen en el cuerpo siquico,
el cual no puede ser experimentado por los sentidos. Para percibirlos a
través de la mente se requiere un estado alterado. En el yoga nidra
inducimos este estado de percepcion retirando gradualmente los senci-
dos durante la rotacién de la consciencia a través del cuerpo y median-
te la percepcion de la respiracion. Esco induce tanto pratyahara como
relajacion profunda. Es mas, la relajacion profunda ha sido considera-
da un estado alterado de percepcién; una vez que se ha inducido, se
procede a la visualizacion guiada de imagenes.
* La utilizacién de imégenes guiadas en el yoga nidra es un método
poderoso de resolver conflictos, deseos, recuerdos y samskaras reprimi-
dos. Al mismo tiempo, es la clave del despenar de un nuevo individuo
creativo con recursos ilimitados de conocimiento a su alcance.



Yoga Nidra

El despertar de 14 creatividad

Muchos, si no todos, los descubrimientos verdaderamente creativos en
la vida, como los realizados en la ciencia, el arte, la musica y la religion,
fueron hechos durante "destellos" creativos de intuicién que ocurren
cuando el conocimiento inherente del inconsciente aflora al conscien-
te. Existen muchos ejemplos documentados: las revelaciones de Newton
acerca de la gravedad ocurrieron mientras estaba relajado debajo de
un manzano. Van Gogh dijo: "Las imagenes me llegan como en un
suefio”. Mozart compuso una pieza nueva mientras dormitaba en la
parte posterior de una carroza. Einstein aument6 su percepcion de la
relatividad mientras se visualizaba a si mismo caminando por un rayo
de sol.

Todo ellos se relajaron lo suficientemente profundo para que las
imagenes y formas de su mente inconsciente se manifestaran como so*
luciones de su problema o cuestionamiento particular. Se ha reportado
que a través de la utilizacion de la relajacion profunda y la visualiza-
cion, la gente ha podido diagnosticar sus propias enfermedades antes
de la confirmacion mediante examenes médicos Estas profundas ra-
pas de la mente contienen soluciones a todos nuestros problemas, pero
debemos ser capaces de permitirles manifestarse mientras nos mante-
nemos completamente desapegados. Una de las caracteristicas de los
genios es la habilidad de producir imagenes en abundancia. Los nifios
también poseen esta habilidad, la cual generalmente se reprime a me-
dida que se condicionan con ias experiencias mundanas.

Pasos hacia la habilidad de visualizar

Un problema encontrado frecuentemente en el yoga nidra es la dificul-
tad de visualizar. Todos tenemos la habilidad de visualizar claramente
una vez que la mente se centra. Sin embargo, cuando la mente esta
disipada, la visualizacién es dificil porque la atencién no se puede man-
tener lo suficiente para que la imagen se forme. En esta etapa se reco-
mienda no visualizar sino simplemente pensar y tratar de recordar ex-
periencias asociadas con la imagen. La mayoria de las personas
encuentran que esto es facil y es una etapa inicial. Luego, a medida que
se continda la préactica y la consciencia se retira mas, las imagenes co-
mienzan a aparecer. Quizas no duren mucho tiempo o cambien de for-

46



Teoria

ma, pero este proceso debe continuar sin tratar de forzar el que las
imagenes se vuelvan claras y firmes. Una vez que la consciencia se
disocia completamente de los sentidos, entonces puede concentrarse y
crear una imagen clara. Cuando se logra este estado, la imagen apare-
ce tan clara y tan vivida como en lavida real.

En realidad, la visualizacion es un proceso que no requiere esfuerzo.
Muchas personas tratan de visualizar proyectando una imagen fuera de
si mismos. Sin embargo, mientras visualizamos, es importante relajar-
nos y dejar que las imagenes afloren dentro de la consciencia. No hay
esfuerzo, no hay proyeccion de la imagen, aparece de manera esponta-
nea; este es un punto clave de I? habilidad de visualizacion.

Otro punto es comenzar la practica visualizando objetos familiares,
rutinas diarias y eventos que hayan dejado una impresion fuerte en la
mente. Cuando visualizamos un objeto, este debe hacerse en d espacio
mental (chidakash), tan grande como sea posible y debe tener expresion
dinamica. Por lo tanto, si se pide visualizar un ledn, no hay que tratar
de visualizarlo sentado amaestrado en la esquina de una jaula, sino
feroz, merodeando y rugiendo por lajungla. Las imagenes dinamicas
pueden visualizarse mas facilmente al comienzo y una vez que esto se
ha logrado, pueden introducirse imagenes estéticas.

Entrenando la memoria

La visualizacion en el yoga nidra puede utilizarse también para mejorar
la memoria. Esto se hace a través del poder de asociacion de simbolos.
Cuando se requiere recordar algo, se deben encontrar tamos objetos y
simbolos asociados con ese objeto como sea posible. Luego, cuando es
necesario recordar, se tiene una amplia gama de asociaciones que se
pueden traer a la memoria.

La memoria puede entrenarse también mediante la continua repeti-
cién verbal o mental de la palabra, el nimero, la férmula o cualquier
cosa que se desee recordar. Sin embargo, este proceso es monétono y
consume tiempo. Utilizando simbolos asociados es vin método mas di-
recto y efectivo. Por ejemplo, si se debe recordar el nombre de alguien,
primero debe recordarse a otras personas con e! mismo nombre. Luego
pueden derivarse asociaciones del significado del nombre o de lo que el
nombre sugiere. Mentalmente hay que visualizar las acciones de esa

47



Yoga Niara

persona, su vescido, complexion, etc., y el nombre a medida que el
proceso continGia. Entre méas asociaciones se hagan, méas facil sera re-
cordar. Cuanto méas elaboradas se hagan las asociaciones, canto mas
fuerce sera la impresion y por consiguiente mejor el recuerdo que que-
darda en la mente.

Précticas alternativas

1. Para entrenar la memoria es muy Util revisar los eventos del dia y
observar las propias acciones y reacciones de la vida cotidiana. Esta
practica puede extenderse mas alla, recordando un dia en la vida de la
semana anterior, del mes anterior, del afio anterior, etc., hasta la nifiez.
Todo lo que se necesita es recordar un pequefio incidente y luego ex-
pandir la memoria a la secuencia de eventos que lo rodearon. Se sor-
prenderdn de qué can claros y vividos se manifiestan los recuerdos.

2. Una extension de la practica anterior es recordar y visualizar
traumas pasados. Si se mantiene la actitud de testigo, esca se vuelve un
método efectivo de sobreponerse a los samskaras. negativos de la mente
y puede ser aln mejor si se recrea la experiencia en la mente, sélo”que
esta vez con el resultado de que se ha dejado una impresion posiciva, en
lugar de una negativa. Esto no solamente ayuda a aliviar el dolor sino
que ademas, prepara la mente a responder de manera positiva cuando
ocurran situaciones positivas en el futuro.

3. La respiracion puede utilizarse para conducir imagenes visuales
como inhalar luz y exhalar impurezas de humo. El dolor y el desagrado
pueden aliviarse dirigiendo la inhalacion a la parce afectada y liberan-
do el dolor con la exhalacién. La ciencia delprana vidya utiliza técnicas
como visualizar la parte del cuerpo afectada siendo bafiada en una luz
dorada y tibia o visualizando la eliminacién del tejido enfermo, siendo
cambiado por tejido saludable para facilitar la curacion.

4. Para desarrollar sentimientos de empatia y seguridad, puede
visualizarse a si mismo en una burbuja o un capullo, ibio, comodo, a
salvo y seguro. Comience a expandir la burbuja para incluir a otros
cerca de usted y luego a todas las personas de la habitacion. Si la sensa-
cion es incomoda, retirese a un lugar comodo hasta que sea capaz de .
hacer la expansidn nuevamente. Esca expansion puede continuarse



Teoria

para incluir a Lodas las personas de la localidad, el pais, el mundo y
el universo.

Existen muchas otras posibilidades de visualizacion que pueden uti-
lizarse una vez que las puertas del inconsciente se abran. El potencial
creativo es vasco y a través de la practica de visualizacion en el yoga
nidra, la posibilidad de la autorrealizacion avanza otro paso.



Maéas Alia del Cuerpo y de la Mente

El proposito inicial del yoga nidra es relajar el cuerpo y la mente y al
llegar a la Gltima etapa de la practica, hay que tratar de disociarnos del
cuerpo yde la inente. La tensién yel estrés solamente nos afectan cuando
nos identificamos con e! cuerpo y la mente. En la noche, cuando entra-
mos en el suefio profundo, esta disociacion se lleva a cabo
automaticamente y no recordamos nuestro nombre, ni el cuerpo ni lo
que lo rode2. De 'a misma manera cuando se practica yoga ndra, des-
pués de enerar en relajaciéon profunda, debemos tratar de
desidetuificarnos emocionalmente del cuerpo y de la mente.

Los cinco koshas

Los sicAlogos modernos se refieren a las tres dimensiones de la mente
como consciente, subconsciente e inconsciente; en la filosofia vedanta y
ybguica. las llamamos las dimensiones burdas, sutiles y causales de la
personalidad humana. Estas tres dimensiones se subdividen en cinco
koshas o cuerpos, los cuales constituyen la total expresion de la persona-
lidad humana desde lo mas burdo hasta las dimensiones més sutiles de
existencia. En jos textos yoguicos se definen de la siguiente manera :

1 Annamaya koshg (el cuerpo del alimento.)...es el cuerpo fisico de
sangre, hueso, grasa y piel que se percibe a través de los sentidos. Esté
es el nivel mas burdo de la manifestacion humana.

2. Pranamava kosha.ie! cuerpo pranico); es la red de energia subya-
cente en la estructura humana. L3 constituyen corrientes de prona o
energia bioplasmica.



Teoria

3. Manomaya kosha (el cuerpo mental); es la capa de operacion
consciente dentro de la esfera de la mente.

4. Vigyanajnaya kosha (el cuerpo siquico); es la dimensién de nues-
tra personalidad que esta operando en el plano astral. Este es el cuerpo
que experimentamos durante la ensofiacion, las experiencias fuera del
cuerpo y los diversos tipos de fendmenos siquicos.

5. Anandamaya kosha (el cuerpo bienaventurado); es la dimension
trascendente de la personalidad humana en la que existe total ausencia
de dolor y placer. Esto es muy importante y dificil de explicar. Ananda
ha sido malinteipretado como "felicidad", "gozo" o "bienaventuran-
za". Es realmente un estado particular en el que no hay consciencia ni
del dolor ni del placer. En ese momento se experimenta una total ho-
mogeneidad que se conoce como anandamaya. Normalmente, cuando
experimentamos dolor o placer, estos producen fluctuaciones menta-
les. Esto significa que el dolor es una experiencia, lo mismo que el
placer. Pero en anandamaya kosha, el cuerpo mas sutil de todos, r.o
hay experiencia, el instrumento de experiencia ha sido totalmente
trascendido.

Al final, la préctica de yoga nidra nos llevara directamente a este
punto, donde la vibracion fundamental de la.consciencia permanece,
sin fluctuacidn o modificacion.' Esta es la experiencia mas profunda del
yoga nidra, la dimensién de total inconsciencia, anandamaya o el cuer-
po bienaventurado.

Esta experiencia homogénea ha sido deiinida claramente por Adi
Shankaracharya en el antiguo texto Yoga Taravali:

"Cuando la mente ha trascendido la maya (ilusion)

Cuando el ego se ha vuelto estatico,

Cuando los sentidos ya no funcionan,

Y cuando todas las comunicaciones entre la mente y los sentidos se

han roto,

Cuando "vo y usted” ya no existe

por un periodo de tiempo..."

Este es el logro final del yoga nidra.

Experimentando los cuerpos sutiles .

En el yoga nidra, los koshas méas sutiles se realizan progresivamente des-
pués de que la percepcion sensorial se redra. De la misma manera como



Yoga Nidra

el cuerpo fisico consta de 6rganos fisicos, los pulmones, el corazén y los
intestinos, a través de los cuales se logran los procesos de respiracion,
circulacion y digestion, asi ios cuerpos més sutiles también poseen sus
propias caracteristicas anatomicas.

Las energias primeas y siquicas fluyen dentro del esquema de los
nadis y chakras (centros siquicos) que forman la infraestructura de ener-
gia que yace bajo el cuerpo fisico. Aadi significa "corriente, flujo o pasa-
je" y en los textos yoguicos hay referencia a mas de 72.000 nadis. De
estos hay tres considerados los mds importantes:ida, pingala ysushumna,
los cuales existen dentro del eje central de la columna vertebral. lda
nadi fluye por el lado izquierdo y conduce la energia mental (manas
shaklt), la cual es responsable de una amplia gama de energia mental y
funciones siquicas; pingala nadi fluye por el lado derecho de la columna
y conduce la energia vital (prana shakli), la cual activa y mantiene todo
el cuerpo fisico y su proceso.

Sushumna se considera el principal nnAi Fluye dencro del centro de
la columna vertebral, pero al comienzo de la vida espirituaLpermanece
inactivo. Los textos yoguicos se refieren al pasaje de sushumna como el
nadi durmiente o lacente responsable de conducir la energia espiritual
(atina shakli).

Ida. pingala y sushumna emanan de mooladhar.chak.ra en la base de la
columna vertebral, en labase del perineo. Este es el asiento o punco de
partida en el que la energia evolutiva de la creacion se contacta y des-
pierta en el cuerpo humano. Se simboliza con una serpiente dormida y
enroscada llamada kundalini shakli. En el cuerpo masculino, mooladhar
chakra esté sicuado en el perineo, entre los pasajes urinario y excretorio,
y en el cuerpo femenino esta localizado en la cérviz.

Los nadis ida y pingala emanan de mooladhar chakra a ambos lados y
se cruzan en el eje cencral de la columna en cuacro chafiros intermedios,
hasta que finalmente convergen en apta chakra. en la parte superior de
la columna vertebral, directamente detras del entrecejo. Los cuatro
chakras donde se unen estan situados a lo largo de la columna y son
swadhisthan, a nivel del coxis; maniimr, directamente detras del ombli-
go; anahal, en el centro del pecho, detras del corazon y vishuddhi, al
nivel de la garganta.



Teoria

SiLshumna nadi esta en linea directa entre moolndhar yajna. Es la esca-
lera que conecta la tierra con el cielo, Diferente de iday pingala, que
funcionan en todo el mundo, susiiumna fiadi y la energia espiritual de-
ben despertarse primero mediante ias practicas de yoga. Ese despertar
es un evento histdrico en la evolucion de la personalidad espiritual del
individuo.

Entrando en el inconsciente

De la misma manera como se posee consciencia sensoria!l del cuerpo
fisico, asi es posible evolucionar la consciencia de los cuerpos oranicos.
mentales, siquicos e inconscientes. Este es ei proceso de expansion de
la consciencia en el que nos embarcamos en el yoga nidia. Cuando
profundizamos en la propia consciencia, como ocurre en el yoga mdra,
esta pasa a través de diversos estados y a medida que se profundiza en
la practica se va mas y mas profundo.

De la consciencia fisica a la consciencia pranica se permanece en el
reino de la mente consciente; luego, de la consciencia pranica a la cons-
ciencia mental se enera en el reino del suefio y de la mente subconscien-
te, pero el hilo de la consciencia se mantiene intacto. Luego, los senti-
dos se retiran excepto por el oido, que permanece intacto. Aqui, la
consciencia se introvierte y se torna consciente de las manifestaciones
mentales, los suefios y las visiones. Practicando el yoga nidra a este ni-
vel, puede aumentarse la memoria y el autoconocimiento. La naturale-
za puede transformarse y la personalidad, reacondicionarse eliminan-
do muchos héabitos de pensamiento y de vida.

La transicion de la consciencia mental a la siquica hace aparecer la
totalidad de las dimensiones astrales y siquicas de experiencia. En este
nivel, el practicante se vuelve receptivo a una calidad superior de esti-
mulo y a un quantum totalmente diferente. Es en esta dimension don-
de aparecen el fendmeno “psi”, la proyeccion astral y las experiencias
d? "fuera del cuerpo”.

Estas capacidades cambien pueden desarrollarse en el yoga nidra,
pero no son la meta u objetivo de la practica. No hay limite o restriccion
sobre lo que puede lograrse o explorarse, pero desde el punto de vista
espiritual, estos logros son insignificantes. Quizas sean temporalmente



Yoga Niara

fascinantes, como un nuevo juego para un nifio, pero esta fascinacion
palidece rapidamente ante la intensa luz de la continua autorrealizacion,

B descenso final es de la consciencia siquica a la homogénea. Es
aqui donde se revela la mente inconsciente, donde todas las fluctuacio-
nes y modificaciones mentales cesan, y se revela también el ritmo fun-
damental del universo inconsciente/superconsciente, mas alla de todas
las restricciones de espacio, tiempo y personalidad individual. Esta es
la ulterior experiencia del yoga nidia, la iluminacién de.la mente in-
consciente para revelar el estado superconscientc.

54



Emergiendo Hacia el Samadhi

H yoga nidra es una técnica que puede utilizarse para despertar las
faculcades divinas y es uno de los métodos para entrar a\samadhi. En el
camino del yoga nidra utilizamos la consciencia de la dimensidn fisica
para amplificar la vision interior y la percepcion. Mediante la practica
de técnicas de raja yoga, particularmente el yoga nidra, tratamos de
tornarnos conscientes de Ips,,escados subconscientes e inconscientes y
finalmente, entrar en un estado de sunerconsciencia.

En e! raja yoga, el término chitta representa el area total de la cons-
ciencia humana y las ondas o patrones de consciencia se conocen come
vritlis. De la misma manera como se lanza una piedra sobre un lago
claro y produce docenas de ondas concéntricas, asi, cuando una expe-
riencia pasa por la mente, produce ondas. Cuando se mira un objeto a
través de los ojos, produce ondas en chitta. Cuando se escucha un soni-
do o se piensa acerca de algo del pasado, esto también produce ondas.
Si se entra en la oscuridad y se confunde la sombra de un arbol con una
persona, esto produce ondas. Cuando vamos a la cama por la noche y
nos relajamos totalmente, esto produce ondas también. La ansiedad, el
amor, el odio, todos producen ondas. Cualquier respuesta de la mente
en la forma de una experiencia forma ondas. El conocimiento en cual-
quier forma hace ondas.

En el raja yoga, estas ondas o vrittis se clasifican en cinco patrones
basicos: conocimiento correcto, conocimiento errado, imaginacion,
suefio y memoria. Por lo tanto, el suefio se considera una de las forma-
ciones mentales, no es un estado de total inconsciencia. Cuando chitta
asume la forma de nidra o suefio, hay trazas de conocimiento. Esta es la
razon de por qué en la mafiana cuando nos despertamos, si alguien nos

55



Yoga Nidra

pregunta “como dormiste"”, decimos “muy bien”. Si estuviéramos total-
mente inconscientes y no hubiera ningun testigo, ¢cdmo sabriamos que
habriamos dormido bien? Esto significa que en el estado de suefio pro-
fundo, el Ser es el testigo. El Ser es testigo del estado de chitta, pero
chilla no es testigo del Ser.

El suefio y el samadhi

En la filosofia samkhya.y.también en la vedanta, los estados de suefio
profundo y el samadhi se igualan. Existen muchas indicaciones ele que
ei samadhi y el suefio profundo son casi iguales. En el samadhi por ejem-
plo, no hay percepcion del tiempo, el espacio y el objeto porque el ego
esta ausente. En el suefio tampoco hay percepcion del tiempo, el espa-
cio y el objeto porque el ego se retira. En el suefio estamos perfecta-
mente calmados y tranquilos y hay ananda total. En el samacUii hay tam-
bién ananda total, pero con una diferencia basica: mientras gpe en el
samadhi el ego se erradica, en el suefio solamente se retira por un tiem-
po limitado. En el suefio, el ego hiberna por decir algo, pero en el
samadhi el ego se consume in loto. Por lo canto, después del samadhi no
hay renacimiento del ego, pero después del suefio si hay continuo rena-
cimiento.

Existe otra diferencia. En el samadhi hay cocal percepcion interior,
porque el Ser, el Alma, es refulgente. En el suefio sin embargo, sola-
mente hay trazas de percepcién interior y el Alma o el Ser no esta den-
tro del area de conocimiento. Esta es la razén de por que se considera
el suefio como una condicion de hibernacion y éisamadhi comochaitanya,
el estado bienaventurado de percepcion consciente.

£1 fendmeno pranico durante el sueno
Durante el suefio, la mente se retira y pasa por un.proceso de introver-
sién y transformacion. En este momento hay un ajuste dtpranas. Cuan-
do ocurre el suefio, lospranas pasan por varios chairas de acuerdo con
el nivel de conscienciay el estado de experiencia.

En aquellos individuos en los que los patrones de suefio y los niveles
generales de consciencia permanecen sin evolucionar, los pranas fun-
cionan predominantemente en manipur yswadhiihlan durante el escado
de ensofiacion, muy parecido a lo que ocurre en su estado activo de
vigilia.



Teoria

En aquellos de temperamento mas salvico, los pranai algunas veces
operan predominantemente en vishuddhi, donde hay una experiencia
de completa inconsciencia y en otros momentos en anahat chakra, don-
de ocurren los suefios. Las funciones siquicas superiores y causales
también se modulan a través de estos chakras.

Sin embargo, en las personas muy evolucionadas, durante e! suefio
profundo los piafias descansan no en vishuddhi o anabal sino en sahasrar
y durante la experiencia de ensofiacion y vision, en ajna. Esta es la
explicacion tanrrica del suefio y ja ensofiacion.

Trascendiendo nuestras limitaciones

De acuerdo con un estudio que he realizado, ei ego solo puede moverse
dentro de determinada zona del cerebro. Existen muchos comparti-
mientos que no estan funcionando conscientemente y por lo tanto el
€go ojivat:na no es capaz de manifestarse a través de todo el cerebro.
Lo que sucede en el yoga nidra es que el cerebro se vuelve una entidad
homogeénea y luego el Ser o Z\Aima es capaz de llenar toda la estructu-
ra. Por lo tanto, si tratamos dé practicar esta forma de percepcion lucer-
na dindmica, podemos aprender a mantener consciencia total, incluso
durante el suefio.

Les diré algo méas para tratar de explicar esco. Cuando nos concen-
tramos en tnkuti o el punco donde se une ei entrecejo, vemos una pe-
quefia luz. Cuando eneramos en concentracion profunda, esta luz se
agranda mas y mas y evencualmer.ee, el prana o la respiracion se sus-
pende completamente. Mientras se visualice esta luz amplificada, la
respiracion se mantiene en un estado de suspensién. En el momento
en que esta iuz desaparece, la respiracién comienza a revivir. iQua es
esa luz? Es el simbolo de percepcion de la total inconsciencia. Esta es
precisamente la razon de por qué se recomienda la concentracion en
un yantra o mandala.

S podemos dormir con consciencia de un mandala o un simbolo,
entonces podemos ser conscientes de codo el inconsciente. Esto tam-
bién significa que la consciencia est4 permeando todo e! cerebro y no
s6lo una parte de él.

Actualmente no somos capaces de funcionar a cravés de todo el cere-
bro en cualquier estado de consciencia. Hay muchas areas del cerebro



Yoga N\dra

gue no escan bajo nuestra jurisdiccion. Durante la practica del yoga
nidra, cuando vamos al estado de suefio con un simbolo, somos capaces
de trascender las limitaciones de la naturaleza.

Abriendo las puertas de la percepcidn

El hombre, tal corno esta actualmente, es un ser jncomoleio. Puede que
utilice todos sus 6rganos y miembros, puede que entienda matemati-
cas, fisica, quimica, etc., pero estd incompleto porque su mente supe-
rior no estd funcionando. No conoce o enciende a través de todo su
cerebro y por lo tanto su conocimiento esta limitado o tiene fallas.

Muchos filésofos tanto de Oriente como de Occidente han hecho
énfasis en que la percepcion humana es errénea. Cuando todas las &reas
silenciosas del cerebro funcionan,..entonces somos capaces de percibir a
través de todo el cerebro, y quién sabe qué veremos. Quizas todas las
teorias y ecuaciones cientificas cambien. También pueden cambiar to-
das las definiciones filos6ficas, morales o éticas.

Esta es precisamente la razon de por qué los yoguis piensan de dife-
rente manera. Muchas veces encontramos que sus ideas son raras y no
estamos de acuerdo cor, ellas. Esto es lo que debemos entender: la na-
turaleza de la totalidad del cerebro es'inconsciente, mientras que la
naturaleza de una parte del cerebro es consciente.

Esta consciencia mundana es solo externamente consciente. ¢Por qué?
El cerebro parcial es incapaz de ver adentro, pero es capaz de sofiar la
experiencia externa. Ustedes saben cémo son las experienc as, no hay
placer inherente en los objetos externos, pero este cerebro parcial im-
pone placer sobre él. No hay nada doloroso afuera, pero este cerebro
limitado impone todo el dolor, toda la agonia, porque esta sufriendo de
catarata.

Este cerebro parcial experimenta el objeto externo de manera erra-
da y lo mismo se aplica cuando ve hacia adentro. No hay problema
adentro, pero este pequefio cerebro ve muchos problemas. Se imagina
una experiencia, un deseo, un recuerdo, pero este no es el caso en la
Lotaiidad del cerebro pues esta es homogénea y es el vehiculo del in-
consciente.

El suefio representa el cerebro homogéneo. Cuando dormimos esta-
mos reposando en total inconsciencia. En la filosofia yogui, la incons-

58



Teoria

ciencia total se conoce como hiranyagarbha y también se conoce como el
cuerpo causal o shivaligam. Entonces aparece la pregunta: de esta in-
consciencia total, en la que no se perciben diferencias, de este punto de
percepcion de donde nace la creacion, ¢cdmo despenar la consciencia?
Cuando podemos despertar un puntico de consciencia en esa incons-
ciencia total, a eso lo Ilamamos superconsdcnaa.

La importancia del simbolo

Esta es precisamente la explicacion de la adoracion a un idolo o la
meditacién simbdlica. Aqui no estamos confundiendo a Dios con un
idolo. Dios no tiene nombre ni forma, estd mas alla de todas las barre-
ras del tiempo y el espacio, no puede haber dos opiniones al respecto.
Sin embargo, ei problema permanece: ¢;como salir del inconsciente y
permanecer en su seno? Por lo tanto, desde el comienzo hay que tener
un simbolo, el cual puede ser una luz, una vela, una llama, un loto azul
0 rojo, una luna llena, un sol brillante, una estrella titilante o el gum.
Puede escogerse cualquier objeto, pero el mejor y mas facil de todos los
simbolos es biu/iit.

En el ranrra se dice que todo sale, del hindd. Sindu es un punto que
puede visualizarse como una pequefiisima luz. Este punto interno de
iluminacidn, que emana de Irikuli, se conoce como alma jyoli, luz del
Ser. La palabra Ser aqui no implica ego; en el yoga utilizamos Ser con
mayuscula pata significar el Alina o la consciencia trascendental. No
tiene nada que ver con el nombre y la forma, etc. Es auto-efulgenie,
esta aqui, alla y en todas partes. Por lo tanto, para trasformar el suefio
en samadhi, al comienzo utilizamos el simbolo.

Atento; no desatento

El Sefior Buda habl6 de shoonya, el estado de la inconsciencia, el cual
generalmente se interpreta como vacio, ausencia de cualquier cosa y de
todo. Muchas personas han llegado a creer que shoonya significa medi-
tacion en nada, pero esto es un mal-entendido. Si se examina el sistema
budista de meditacién, bien sea vipassana o anapanasati, se encontrara
que no hay mencion de shoonya. Siempre hay una base para la mente,
un camino para la consciencia. Es mas, en ningun sistema de medita-
cion se ensefia la practica de shoonya.

59



Practicas



Esquema de la Practica

El yoga nidra es una practica que generalmente dura de veinte a cua-
renta minutos. Existen técnicas aparte para personas que sufren de
hipertension y otros pioblemas y para quienes quieren profundizar en
el aspecto espiritual del yoga.

El yoga nidra es en realidad una practica sencilla que puede apren-
derse de una grabadora. Antes de comenzar hay que escoger una habi -
tacion tranquila y cerrar las ventanas y las puertas. Debe apagarse la
television y el radio, aflojarse ja camisa y la corbata y encender la gra-
badora. Luego, acostarse enskavasana y escuchar las instrucciones. Hay
que seguir escuchando las instrucciones mentalmente; lo mas impor-
tante en el yoga nidra es no dormirse, pues si se hace se pierde la
consciencia que se esta tratando de lograr con la préctica.

Preparacion para la préctica

El yoga nidra se realiza en shavasana, lo cual minimiza las sensaciones
de tacto al eliminar el contacto con los miembros del cuerpo. Las yemas
de los dedos, que son 6rganos de tacto extremadamente sensibles, se
mantienen lejos del piso volteando las palmas de las manos hacia arri-
ba. Debe utilizarse ropa liviana y suelta; la habitacion no debe estar ni
muy caliente ni muy fria; no debe haber brisa o viento que dé directa-
mente sobre el cuerpo. Los estimulos visuales se eliminan simplemente
cerrando los ojos.

La mente se enfoca en los sonidos externos. Si todas las impresiones
sensoriales son excluidas a ia fuerza, entonces la mente se torna intran-
quila y perturbada. Por lo tanto, la mente es dirigida a pensar en los
sonidos externos y a moverse de sonido en sonido con la actitud de tin

65



Yoga Nidra

testigo. Después de algun tiempo, la menee pierde interés y
automaticamente se tranquiliza. Este método de calmar la mente se
Ilama aniar rnouna y preparada consciencia para la practica del yoga

nidra.

Resolucién
Debe escogerse un sankalpa propio muy cuidadosamente.. Debe utili-
zarse palabras precisas y claras, pues de otra manera no penetraran en
la mente subconsciente. Los siguientes son algunos ejemplos de afir-
maciones coreas y positivas que pueden utilizarse:

Despertaré tni potencial espiritual

Seré una fuerza positiva para la evolucion de los demas

Seré exitoso en todo aquello que me proponga

Seré mas consciente y eficiente

Alcanzaré la salud total
Sélo hay que escoger un sankalpa de acuerdo con nuestras necesida-

des e inclinaciones. No hay que tener afan y una vez que se ha escogido
un sankalpa, no se debe cambiar. No hay que esperar un resultado de la
noche a la mafiana; se requiere tiempo, dependiendo de la naturaleza
de la resolucidn-y la intensidad con la que se planta en la mente. El
resultado depende en gran parte de la sinceridad y la profunda necesi-
dad que se siente de alcanzar las metas del sankalpa.

Rotacion de la consciencia

La rotacion de la consciencia a través de las diferentes partes del cuer-
po no es una préactica de concentracion y no involucra ningin movi-
miento fisico. Durante la rotacion, se deben cumplir tres requisitos: a)
permanecer consciente, b) escuchar la voz y ¢) mover la mente de ma-
fiera rapida de acuerdo con las instrucciones. Cuando el instructor dice:
“Pulgar derecho", repitalo mentalmente, piense en esca parte del cuer-
po y siga. No es necesario ser capaz de visualizar las diferentes partes
del cuerpo, sélo hay que acostumbrarse a seguir la misma secue.ncia
mentalmente, repitiendo los nombres de las diferentes partes del cuer-
po de la misma manera como un nifio aprende a repetir las letras del
alfabeto. No hay que recordar cudl parte sigue, codo el proceso se rea-
liza en la mente subconsciente.



Practicas

La secuencia de las panes del cuerpo debe ser automética, esponta-
nea y completa. Algunas personas ensefian yoga nidra de manera no
sistematica; unas veces comienzan por la cabeza y bajan basta los pies;
otras comienzan por el pulgar de la mano izquierda y otras veces, por
el de la mano derecha. Sin embargo, la préctica del yoga nidra es muy
sistematica. La rotacion de la consciencia en c! yoga nidra procede en
una secuencia definida' comenzando por c! pulgar derecho y termi-
nando con el dedo mefiique del pie derecho; luego, de manera similar,
comienza en el pulgar izquierdo y va hasta el dedo menique del pie
izquierdo. Circuitos subsecuentes proceden de los talones hasta la par-
te posterior de la cabeza y de alli a las caracteristicas taciales individua-

les hasta los pies.

Consciencia de la respiracion

Después de haber completado estas rotaciones de la consciencia, la re-
lajacion fisica se condnula y se completa Ilevando la atencidn a la respi-
racion. En esta practica simplemente se mantiene la consciencia de la
respiracion; no hay que tratar de forzarla o cambiarla. Se puede obser-
var la respiracién en las fosas nasales, en el pecho o en el pasaje entre
el ombligo y la garganta. Usualmente, se logra mayor relajacion con-
tando mentalmente las respiraciones. La consciencia de la respiracion
no solo promueve la relajacién y la concentracion sino que rarnbién
despierta energias superiores y las dirige a cada célula del cuerpo. Ello
ayuda, en el proceso del praiyahara, a realizar las practicas que siguen a
continuacion.

Sentimientos y sensaciones

Luego sigue la relajacion en el plano de los sentimientos y las emocio-
nes. Los sentimientos que son intensamente fisicos o emocionales se
recuerdan o despiertan, se experimentan totalmente-y luego se elimi-
nan. Usualmente esto se praedea con pares de sensaciones opuestas,
como calor y frio, pesadez y liviandad, dolor y placer, gozo y tristeza y
amor y odio. Esta combinacion de sensaciones en el yoga nidra armoni-
za los hemisferios opuestos del cerebro y ayuda a equilibrar nuestros
impulsos bésicos, controlando las fundones que normalmente son in-
conscientes. Esta pradedea también desarrolla el poder de voluntad en

67



Yoga Midia

el plano emocional y conlleva relajacion emocional mediante una ca-
carsis a medida que se reviven los recuerdos de sentimientos profundos.

Visualizacion

La dltima etapa del yoga nidra induce relajacion mental. En esta parte
de la practica se visualizan las imagenes nombradas o descritas por el
instructor. Dado que las imégenes utilizadas con frecuencia tienen sig-
nificado universal y asociaciones poderosas, estas traen contenidos ocul-
tos de la mente inconsciente a la mente consciente. Tales imagenes
incluyen paisajes, océanos, montafas, templos, santos y flores; histo-
rias, descripciones de simbolos siquicos poderosos como los chairas, el
lingam. la cruz o el nuevo dorado.

Esta préactica desarrolla autoconsciencin y relaja la mente purgando-
la de material doloroso o perturbador. Lleva la mente a la concentra-
cion, el dharana. En estados avanzados, la visualizacion se convierte en
el dhyana o meditacion pura. Entonces aparece la experiencia conscien-
te del objeto visualizado en el inconsciente; la distincion entre lo cons-
ciente c inconsciente se disuelve y las imagenes distractoras cesan de

aparecer.

Finalizando la préactica
La practica de visualizacion se termina generalmente con una imagen
que evoque sentimientos profundos de paz y tranquilidad. Esto hace
que la mente inconsciente sea muy receptiva a pensamientos y sugeren-
cias positivas. Por lo tanto, la practica de yoga nidra termina con una
resolucidon. Esta orden directa de la mente consciente a la inconsciente
es la semilla que nos capacita para cambiar radicalmente la propia ac-
titud, el comportamiento y el destino. Es muy importante que la resolu-
cién se formule clara y positivamente. Esto dara a la mente fortaleza y
una perspectiva positiva. Debe tenerse fe sincera de que la resolucion
serd efectiva, pues esta fe fortalece el eiectft de la resolucion sobre la
mente inconsciente, de manera que la resolucion se vuelva una reali-
dad en la vid3.

La practica del yoga nidra se concluye trayendo gradualmente la
mente de la condicion de suefio siquico al estado.de vigilia.

68



Sugerencias Generales

El yoga nidra puede practicarse en la clase de yoga o en la casa. Debe
realizarse en un lugar que tenga una temperatura comoda y que no
tenga insecios. La privacidad es esencial, y deben evitarse todas las
interrupciones repentinas. El yoga nidra debe practicarse en una
semioscuridad, no en total oscuridad ni con una luz brillante. La oscu-
ridad y la luz tienen efectos poderosos sobre el cerebro; en la primera,
la mente tiende a dormirse, mientras que en Ja segunda la mente esta
atenta. Para mantener el estado de consciencia relajada, debe haber un
equilibrio enere la introversion y la extraversion, por lo que es necesaria
la semioscuridad.

La habitacion debe estar bien ventilada pero sin brisa. Si es necesa-
rio un ventilador, no debemos acostarnos directamente debajo de él.. Si
el voga nidra se hace al aire libre, la cabeza y el cuerpo deben estar
completamente cubiertos para evitar cualquier perturbacién fisica. En
una clase, cada persona debe estar fisicamente separada de sus veci-
nos; la ropa debe ser liviana y suelta. La temperatura del cuerpo tiende
a bajar durante la relajacion, por lo que es aconsejable cubrir el cuerpo
con una cobija delgada.

El yoga nidra debe practicarse a la misma hora todos los dias: en la
mafiana temprano, preferiblemente entre las cuatro y las seis o en la
tarde, justamente ames de acostarse, para inducir un suefio profundo y
refrescante. Al regresar a casa después del trabajo, es mejor retirarse a
la habitacion y practicar yoga nidra de cinco a diez minutos, esto ayu-
dard a relajarse y a hacer més féacil la transicion entre el trabajo vy el
hogar.

El yoga nidra debe practicarse con el estdmago vacio y debe haber
por lo menos un espacio de tres horas para hacer la digestion de una

69



Yoga Nidra

comida pesada y media hora para la digestion de una merienda liviana.
En el yoga nidra la temperatura interna del cuerpo baja muy rapida-
mente y la produccion de enzimas digestivas se reduce considerable-
mente. Quienes tienen una constitucion hiperacidica pueden tomar sin
ningdn problema un poco de té, café, jugo de fruta, pan o galletas. Pero
si la constitucion es hipoacidica, es mejor no tomar nada en absoluto.
Durante el yoga nidra, hay que ser cuidadoso, particularmente con
el hecho de no dormirse profundamente. Si la persona se siente
somnolier.ta o la practica se hace antes de dormir, debe tomarse antes

una ducha fria.

Necesidad de un profesor calificado

Fl yoga nidra es en realidad una técnica muy sencilla y puede apren-
derse de una grabadora. Sin embargo, es preferible que los princi-
piantes practiquen el yoga nidra bajo la guia de un profesor experi-
mentado.

Las lecciones regulares, acompafiadas por practica privada con una
grabadora y con un casete de la misma practica utilizada en la clase,
capacitan al estudiante a entender la técnica y a recordar todas las\ins-
trucciones 'sin esfuerzo. El estudiante, mientras estd profundamente
relajado, aprende rapidamente y absorbe el contendid, lavelocidad y la
secuencia de las instrucciones. Este proceso de aprendizaje inconscien-
te es mas completo que un entendimiento intelectual, el cual puede ser
en realidad un obstaculo para la exitosa practica del yoga nidra.

Un profesor conoce el tipo de préctica que se adectia mas a las nece-
sidades del estudiante y puede hacer variaciones de acuerdo con esto.
Por ejemplo, si el estudiante es tenso, entonces la técnica debe hacer
énfasis en la relajacion, mientras que si el estudiante se relaja facilmen-
te, entonces la practica del yoga nidra debe progresar mas hada la
meditacion.

Con frecuencia sucede que durante el yoga nidra, asi como también
en otros tipos de concentracion y meditacion, el estudiante se dueripe.
De hecho, investigaciones recientes muestran que practicantes experi-
mentados de meditacion gastan de un 10 a un 50 por ciento de su
meditacion durmiendo. Cuando se practica yoga nidra solo, es fécil
quedarse dormido sin darse cuenca, pero en la clase el profesor puede



Practicas

ayudar al estudiame a permanecer alerca insertando el recordatorio
“no se duerma por favor", en los momentos apropiados. Si la persona
se duerme, no hay problema, pero manteniéndose despierto se desa-
rrollara la préctica.

Si no hay un profesor disponible, una buena alternativa es un casete
de una clase en vivo. Si no se tiene, se puede grabar una cinta para ser
utilizada durante la practica. Si no hay una grabadora disponible, debe
pedirsele a un amigo o familiar que lea las instrucciones mientras se
practica.

No es aconsejable instruirse a si mismo mientras que la totalidad de
la practica no esté muy clara en la mente, de manera que no haya que
parar para trarar de recordar lo siguiente. De otra forma se generara
tension tratando de recordar la secuencia de la rotacion del cuerpo, y
toda la practica perdera su cadencia. En lugar de lograr la relajacion
nos tornaremos tensos. Por lo tanto, al comienzo es mejor practicar
siguiendo la voz del instructor o las instrucciones de la grabadora. Cla-
ro esta que después de algn tiempo podran practicar todo el proceso
sin la ayuda de un agente externo. Podrén iniciar las instrucciones y
responderlas sin esfuerzo.

Asanas preliminares

El dolor, la falta de flexibilidad y la tension general en el cuerpo son
grandes obstaculos ert la practica del yoga nidra, por lo que idealmente
debe realizarse después de practicar asarias de ysJga. Una secuencia ti-
pica es de la siguiente manera: pawanmukiasana, jhavasana (para prin-
cipiantes); sarvangasana, halasana, matsyasana, paschimottanasana,
bhujangasana, shalabhasana o sirshasana (para practicantes mas avan-
zados).

Una alternativa mas corta consiste en seis a doce rondas de surja
namaskar, las cuales son excelentes para aflojar las coyunturas y los
musculos y masajear los 6rganos intemos. biaukasana, practicada de
tres a cinco veces, induce relajacion fisica general y es una excelente
preparacion para el yoga nidra.

Posicion
El yoga nidra se practica en shavasana. Estudios aentiikcs han demos-
trado que esta es la posicion mas conducente para la relajacion, pues

71



Yoga Nidra

reduce e! estimulo sensorial al minimo. Hay que acostarse sobre la es-
palda en una cobija 0 en un tapete delgado sobre el piso. La columna
debe estar recta, ios brazos estirados y colocados un poco separados del
cuerpo. Las manos deben estar relajadas, las palmas hacia arriba, con
ios dedos ligeramente doblados. Alternativamente, las manos pueden
colocarse boca abajo, una encima de la otra sobre el pecho, con los
codos sobre el piso. Aungue esto aumenta el contacto fisico, es bueno
para personas que encuentran que la posicion mas adecuada no les es
cémoda. Las piernas deben estar estiradas y colocadas una aparte de la
otra para evitar el contacto entre los muslos.

Lo ideal es no usar almohada, pero si la posicién no resulta cdmoda,
puede colocarse una almohada delgada o una cobija doblada debajo de
la cabeza. Las esquinas de esta almohada deben quedar debajo de los
hombros para relajar la nuca y los hombros. No debe utilizarse una
almohada gruesa, pues ello causa tension en la nuca. La parte inferior
de la espalda puede apoyarse en una pequefia almohada si se siente
dolor o desagrado en esta area durante la practica de yoga nidra.

Aunque ihavasana es la mejor posicién para el yoga nidra, este tam-
bién puede practicarse sentado o de pie. Si se tiene tendencia a dor-
mirse muy rapidamente en el yoga nidra, entonces es mejor practicarlo

de pie.

Cdmo se dicta la préctica
L2S instrucciones en el yoga nidra deben darse a una velocidad que
mantenga la mente moviéndose rapidamente, pero que le permita en-
tender y realizar las instrucciones a medida que se dan. La velocidad
variara de acuerdo con la etapa de la practica, asi como también con el
estado mental del practicante. La rotacion de la consciencia y las ima-
genes rapidas son generalmente muy veloces. La mente no debe que-
darse en un punto durante mucho tiempo; debe saltar de punto a pun-
to. No hay que dar ningun tiempo para concentrarse, pues apareceran
iméagenes siquicas. El yoga nidra no es concentracion. Las imégenes
para visualizar, como un arbol de mango, una rosa, un barco en un rio,
una playa &e arena, etc., deben ser precisas y en una sucesion rapida.
Cuando se da una visualizacion extendida, tal como una caminata
por el parque, el huevo dorado, una historia, etc., las iméagenes deben

72



Précticas

ajustarse de tal manera que sirvan como peldafios para practicas de
concentracién posteriores.

Si se estd ensefiando a nifios, simplemente hay que darles visualiza-
cién interna, imagenes claras sin asociacion, en una sucesion rapida,
utilizando numeros, colores, formas, escenas de la naturaleza o algo
imaginativo.

La habilidad de visualizacion es verdaderamente e! punto ulterior
del yoga nidra, y el prop6sito aqui es observar las propias capacidades
perceptivas. Si el instructor dice una rosa rosada y podemos imaginar-
la, ello significa que nuestra receptividad es aguda. Si él dice una rosa
rosada y a pesar de hacer esfuerzos no podemos visualizarla, ello signi-
fica que aun no hemos llegado al punto de la receptividad. Si dice una
rosa rosada, y si la vemos como una ligera vision intersiquica, entonces
hemos jdo muy profundo y hemos pasado mas alla del estado de
receptividad. En lavisualizacion, la secuencia rapida de imégenes retie-
nen mas efectivamente el estado de receptividad.

Guias para asegmrar una practica exitosa
Primero que todo, mientras se practica yoga nidra, no debemos tratar
de dormirnos; ello es un gran error. Debemos ser espontaneos, relaja-
dos y estar en paz con nosotros mismos. Aun si la mente algunas veces
no coopera, esto no es malo. Las distracciones periddicas que aparecen
de vez en cuando ayudaran en el yoga nidra porque mantienen la cons-
ciencia en una condicion alerta y no permiten caer en la inconsciencia.

Si se siente cualquier tipo de tensidn durante la practica debido a
enfermedad, tension fisica o algun tipo de perturbacién mental, siem-
pre debemos recordar que esta es una experiencia temporal. Quizas
esté alli durante algunas sesiones, o puede ser una caracteristica irre-
gular o frecuente. En cualquier caso, debe continuarse con la practica;
la siguiente sesidn seguramente serd mejor. Sin embargo, si durante e!
yoga nidra crece el desagrado a la tranquilidad, no hay ningin proble-
ma si se mueve el cuerpo o se acomoda la posicion; incluso puede dor-
mirse un poco,

Hay que ser cuidadosos en la seleccion de las visualizaciones. L2S
iméagenes utilizadas son frecuentemente simbolos poderosos que pue-
den producir reacciones negadvas en la gente que las asocia con expe-

73



Yoga Nidra

riendas desagradables y miedos irracionales. Se debe ser particular-
menee cuidadoso con imagenes que evoquen miedo a caer, agua pro-
funda, ser quemado o golpeado por objetos colgantes o que se caen.
Cuando se.utilizan estas imagenes, deben insertarse reafirmaciones.
Aunque el yoga nidra debe aumentar la consciencia de los propios con-
tenidos de la mente, esto debe ocurrir gradualmente, no
traumaticamente.

Durante la préactica, si se inunda la mente de pensamientos o iméage-
nes negativas, hay que tratar de que no nos afecten; estos pensamientos
son un?, expresion de las toxinas mentales que existen en las capas
profundas de la consciencia que buscan un canal para liberarse. Permi-
tiendo que se liberen estas expresiones negativas, al comienzo la prac-
tica puede no ser muy exitosa, pero después de algin tiempo la
negatividad se terminara y prevalecera la tranquilidad.

Algunas préacticas avanzadas pueden traer un estado de relajacion y
meditacidn profundas. Por lo tanto, es muy importante que la'mente
salga de este estado gradualmente. Una abrupea transicion de este es-
tado profundo al estado de vigilia conscience golpea temporalmente la
mente y puede producir un dolor de cabeza. De manera similar, al*u-
nas personas se asustan de lo profundo de su relajacion si se les saca
muy rapidamente. En cualquiera de los dos casos, el sujeto debe acos-
tarse en mavasana y practicar consciencia de la respiracién hasta que se
tranquilice.

Finalmente, es especialmente importante que los profesores evicen
hacer juicios de valor negativos, directos o implicitos, acerca de las ex-
periencias del estudiante. Todas las experiencias, bien sea que aparen-
temente sean negativas o positivas, deben ser validadas. El profesor
debe evitar afirmaciones del tipo: "No se preocupe si no ve esto", ya
que seguramente hara que el estudiante se preocupe: No hay que pro-
mover las discusiones innecesarias sobre las experiencias de los estu-
diantes en el yoga nidra.



Yoga Nidra 1

Preparacidn (introductoria)
Relajacién (cuerpo/Om)

Resolucion. Rotacion de la consciencia (lado derecho, lado izquier-
do, parte de atrés, parte de enfrente, partes principales).

Respiracion (comeo de la respiracion en el ombligo, el pecho, 'a
garganta, y consciencia de la respiracion en las fosas nasales; de 27

hasta 1)

Visualizacién de imégenes (introductoria)
Resolucion

Final

Préacticas alternativas cortas

(Jomo interludio del trabajo
Como preludio al suefio



Yoga Nidra

Preparacion

Por favor, alistese par3 el yoga nidra. Acuéstese sobre la espalda en el
piso y adopte la postura conocida como skavasana. En esta posicion, el
cuerpo debe estar recto desde los pies hasta la cabeza, las piernas lige-
ramente separadas y los brazos a los lados del cuerpo con las palmas de
las manos hacia arriba, (Pausa). Acomode todo el cuerpo, y la posicion
de su ropa, hasta que se sienta completamente cémodo. Durante el
yoga nidra, no debe haber ningin movimiento fisico. (Pausa). Cierre
los ojos y manténgalos cerrados hasta que se le diga que los abra. Inhale
profundamente y sienta que con la exhalacion salen todas sus preocu-
paciones del dia. (Pausa).

En la practica que sigue va a desarrollar la sensacion de relajacion
en el cuerpo, No es necesario hacer ninglin movimiento o relajar deli-
beradamente los masculos, simplemente desarrolle la sensacion de re-
lajacion. (Pausa). Es como ja sensacion que se tiene inmediatamente
antes de dormir... cuando la relajacidn se vuelve profunda, el suefio
aparece; pero, debe tratar de mantenerse completamente despier-
to, esto es muy importante. Formule la resolucién de que no se va a
dormir, de que se mantendra consciente hasta el final de la practi-
ca. (Pausa).

Durante el yoga nidra se esta funcionando en los niveles de oido y
percepcion y lo Unico importante es seguir la voz dei instructor. (Pau-
sa). No hay que tratar de intelectualizar o analizar las instrucciones,
pues esto perturbara la relajacion mental. Simplemente, siga la voz con
total atencién y sentimiento; s vienen pensamientos a perturbarlo de
tiempo en tiempo, no se preocupe, simplemente continle la préctica.
(Pausa). Permita que se torne tranquilo y quieto... cuando esté realizan-
do la préactica solo, dése 5 minutos para esto. No comience muy rapida-

mente. (Pausa).

Relajacion

Abhora traiga la sensacion de relajacion interna a todo el cuerpo... con-
céntrese en el cuerpo y tome consciencia.de la. importancia de la com-
pleta quietud. (Pausa). Desarrolle la consciencia del .cuerpo desde la
parte superior de la cabeza hasta las puntas de los pies y diga en su
mente O-0-0-m-m-m. (Pausa). Completa quietud y completa conscien-

76



Practicas

cia de todo el cuerpo... diga O-0-0-m-m-m. (Pausa). Continle la per-
cepcion de todo el cuerpo... todo el cuerpo. (Pausa prolongada). Tome
consciencia del hecho de que va a practicar yoga nidra... digase mental-
mente: "Estoy consciente... voy a practicar yoga nidra. Repitalo de nue-

vo. (Pausa).
La practica de yoga nidra comienza ahora.

Resolucion

En este momento debe formularse una resolucién. (Pausa). La resolu-
cion debe ser muy sencilla... trate de descubrir una naturalmente. Debe
desarrollar una resolucion para formularla en este momento. (Pausa).
Debe ser corta, positiva, en lenguaje sencillo y formularse tres veces
con consciencia, sentimiento y énfasis. (Pausa). La resolucion que se
hace durante el yoga nidra se volvera realidad en la vida. (Pausa).

Rotacién de la consciencia

Ahora comenzamos la rotacion de la consciencia, rotacion de la percep-
cién haciendo un viaje a través de las diferentes partes del cuerpo. Tan
' rapidamente como le sea posible, la consciencia debe ir de un lugar a
otro. Repita el nombre de la parte en la mente y simultdneamente tome
consciencia de esa parce del cuerpo. Manténgase alerta pero no se
concentre muy intensamente. Tome consciencia de la mano derecha.
(Pausa).

(lado derecho)

Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, tome consciencia de la palma, dorso de la mano,
mufieca, antebrazo, codo, brazo, hombro, axila, cintura derecha, cade-
ra derecha, muslo derecho, rétula, pantorrilla, tobillo, talon, toda la
planta del pie derecho, el empeine, el dedo gordo, el segundo dedo, el
tercera, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)

Tome consciencia del pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo,
cuarto dedo, quinto dedo, palma de la mano, dorso de la mano, mufie-
ca, antebrazo, codo, brazo, hombro, axila, cintura izquierda, cadera
izquierda, muslo izquierdo, rétula, pantorrilla, tobillo, talén, planta del

77



Yoga Nidra

pie izquierdo, empeine, dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero,

cuarto, quinto...
(parte de atras)

.Miera la parte de atrds. Tome consciencia del omoplato derecho, el
omoplato izquierdo... la nalga derecha, la nalga izquierda... la colum-
na.. toda la parte de atras.

(parte de enfrente)

Ahora vaya a la parte superior de la cabeza. La parte superior de la
cabeza, la frente, ambos lados de la cabeza, la ceja derecha, la ceja
izquierda, el espacio entre las cejas, la pupila derecha, la pupila iz-
quierda, el ojo derecho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja iz-
quierda, la mejilla derecha, la mejilla izquierda, la quijada, la garganta,-
el lado derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, el esternon, el
ombligo, ei abdomen...

(partes principales)

Toda la pierna derecha... toda la pierna izquierda... ambas piernas al
tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho... todo el brazo izquierdo... ambos
brazos al tiempo. (Pausa). Toda la espalda, las nalgas, la columna,\los
omoplatos, toda la parte de enfrente, el abdomen, el pecho... toda la
espalda y todo el pecho al tiempo... toda la cabeza... codo el cuerpo al
tiempo... todo el cuerpo... todo el cuerpo. (Repira una o dos rondas
reduciendo gradualmente la velocidad).

Por favor, no se duerma... completa consciencia... no se duerma...
no se mueva.(Pausa). Todo el cuerpo esta en el piso, tome consciencia
de su cuerpo sobre el piso, observe su cuerpo acostado completamente
quieto en el piso... en esta habitacién. (Pausa). Visualice esta imagen en
su mente. (Pausa prolongada).

Respiracion

Tome consciencia de su respiracion. (Pausa). Sienta el flujo de su respi-
racion enerando y saliendo de sus pulmones. (Pausa). No trace de cam-
biar el riemo, la respiracion es natural, automatica... usted no la esta
haciendo, no hay esfuerzo. (Pausa). Mancenga la consciencia de la res-
piracion... continle, continte... completa consciencia de la respiracion.
(Pausa prolongada).



Practicas

Ahora lleve su consciencia al movimiento del &rea de! ombligo... con-
céntrese en el movimiento del ombligo. (Pausa). Su ombligo asciende y
desciende suavemente con cada respiracion; con cada respiracion se
expande y se contrae. Concéntrese en este movimiento en sincronizacion
con su respiracion. (Pausa). Continle practicando, pero asegurese de
estar consciente. (Pausa prolongada). Ahora comience a contar las res-
piraciones en forma descendente desde 27 hasta 1, de la siguiente
manera: 27 el ombligo asciende, 27 el ombligo desciende; 26 el ombli-
go asciende, 2G el ombligo desciende; 25 el ombligo asciende, 25 el
ombligo desciende, etc. Digase a usted mismo las palabras y jos nume-
ros mentalmente a medida que cuenta las respiraciones. (Fausa). Ase-
gurese de no cometer errores ysi lo haré, debe regresara 27 y comen-
zar de‘nuevo. (Pausa prolongada). Con completa consciencia de que
estd contando, continle desde 27 hasta 1 (Pausa prolong. da). Conti-
nle con la practica... no cometa errores. (Pausa prolongada;.

Ahora suspenda el conteo del ombligo y cambie su atencién al pe-
cho; por favor, cambie al pecho. (Pausa). Su pecho asciende y descien-
de suavemente con cada respiracion; tome consciencia de esto. (Pausa).
Contintie concentrandose en el movimiento del pecho y comience a
contarde manera descendente desde 27 hasta 1de la misma manera
como lo hizo antes... 27 el pecho asciende, 27 el pecho desciende; 26 el
pecho asciende, 26 el pecho desciende; 25 el pecho asciende, 25 el
pecho desciendo, etc. Una vez més, repita las palabras y los nimeros
mentalmente a medida que cuenta. (Pausa prolongada). No cometa
errores; si lo hace, debe regresar y comenzar de nuevo en 27. (Pausa
prolongada). ContinGe contando desde 27 hasta L Continte con la
practica, contando con consciencia, consciencia y contando. (Pausa pro-
longada).

Cese de contar las respiraciones en el pecho y mueva su consciencia
a la garganta; por favor, vaya a a la garganta. (Pausa). Tome consciencia
de la respiracion moviéndose hacia adentro y hacia afuera de la gar-
ganta... tome consciencia de esto. (Pausa). Concéntrese en el movimiento
de la respiracion ycomience a contar de manera descendente desde 27
hasta 1, de la misma manera que antes. Completa consciencia del conteo
y de la respiracion. (Pausa prolongada). No se duerma por favor. (Pau-
sa prolongada). Continte con la préaccica... continde contando las respi-
raciones en la garganta. (Pausa prolongada).



Yoga Nidra

Suspenda el conteo y vaya a las fosas nasales... tome consciencia de
la respiracion moviéndose hacia adentro y hacia afuera de las fosas
nasales. (Pausa). Concéntrese en el movimiento de la respiracion y co-
mience a contar como antes; ahora ya sabe como hacerlo, 27 inhalando,
27 exhalando. (Pausa prolongada). Completa consciencia; por favor,
contintie contando, sin errores. (Pausa prolongada). Continte con la
practica.;, continte. (Pausa prolongada).

Visualizacién de imagenes

Suspenda el conteo y olvidese de la respiracion... ahora vamos a la
visualizacion. (Pausa). Ahora se van a nombrar una serie de cosas y
usted debe cratar de desarrollar una vision de ellas en todos los niveles:
sentimiento, percepcidn, emocion, imaginacién, de la mejor manera
posible. (Pausa). Si es capaz de encontrar esta vision, su relajacion esta
completa por ahora... y si nc puede hacerlo, entonces necesita un poco
mas de préactica. (Pausa).

Una llama encendida... una liama encendida... una llama encendi-
da... un desierto infinito... un desierto infinito... un desierto infinito...una
pirdmide egipcia... una pirdmide egipcia... una pirdmide egipcia... una
liuvia torrencial... una lluvia torrencial... una lluvia torrencial... monta-
fias cubiertas de nieve... montafias cubiertas de nieve... montafias cu-
biertas de nieve... un templo al amanecer... un templo al amanecer...
un templo al amanecer... un ataud solitario al lado de una tumba... un
atald solitario al lado de una rumba... un atadd solitario al lado de una
tumba... pajaros volando a través del sol poniente...pjaros volando a
través del sol poniente... pajaros volando a través del sol poniente...nubes
rojas flotando ... nubes rojas flotando... nubes rojas flotando... una cruz
sobre una iglesia... una cruz sobre una iglesia... una cruz sobre una
iglesia... estrellas en la noche... estrellas en la noche... estrellas en la
noche... una luna llena... una luna llena... una luna llena... un Buda
sonriente... un Buda sonriente... un Buda sonriente... el viento del mar...
el viento del mar... el viento del mar... olas de! mar en una playa desier-
ta... olas del mar en una playa desierta... olas de! mar en una playa .
desierta...un mar en constante movimiento... un mar en constante
movimiento... un mar en.constante movimiento... (Pausa prolongada).

80



Practicas

Resolucidn

Ahora es el momento de repetir la resolucidn... repita la misma resolu-
cion que hizo al comienzo de la practica; la misma, no la cambie...
repicala tres veces con consciencia y sentimiento. (Pausa).

Final

Relaje codo esfuerzo, exirovierta su mente y tome consciencia de la
respiracion... tome consciencia de la respiracion natural. (Pausa) Cons-
ciencia de todo el cuerpo y consciencia de la respiracion. (Pausa). Su
cuerpo estd acostado, totalmente relajado en el piso... usted esta respi-
rando tranquila y lentamente. (Pausa). Desarrolle consciencia de su
cuerpo desde la parle superior de la cabeza hasta las puntas de los
dedos y diga en su mente O-0-0-0-m-m-m. (Pausa). Repita O-0-0-m-m-
m. mentalmente dos veces mas. (Pausa). Tome consciencia de! piso y de
la posicién de su cuerpo acostado en el piso... visualice la habitacion a
su alrededor. (Pausa). Permanezca acostado por un tiempo y mantenga
los ojos cerrados. (Pausa). Comience a mover el.cuerpo y a desperezar-
se. Por favor, no se apresure, tomese su tiempo. (Pausa). Cuando esté
seguro de estar completamente despierto, siéntese lentamente y abra
los ojos. La préactica de yoga nidra ha terminado.

Practicas Cortas Alternativas

Como intermedio del trabajo

Con el fin de relajarse, los elementos esenciales de esta forma de yoga
nidra son la rotacion de la consciencia y el comeo de las respiraciones.
Estos elementos pueden adaptarse facilmente para permitir la practica
en el lugar de trabajo 0 en la casa, si se presenta un intermedio de cinco
a veinte minutos. Se proporciona flexibilidad adicional con la practica
de la respiracion, de la que pueden hacerse cualquier nimero de com-
binaciones de las cuatro partes. El siguiente es un ejemplo de la practi-
ca apropiada para la oficina o la casa o en cualquier lugar donde pueda
obtenerse privacidad.

81



Yoga Nidra

Cierre la puerca, apague la luz y cierre las cortinas. Haga una noca
mental de qué can pronto quiere terminar la practica; por ejemplo, 10
minutos. Acuéstese en el piso o en un sofd y cierre los 0jos. Comience
a relajar el cuerpo acostandose en silencio tmhavasana por un periodo
corto. Deje que su mente divague alrededor de lo que lo rodea, escu-
chando los sonidos que llegan de afuera. No analice o intelectualice
estos sonidos, simplemente tome consciencia de ellos como algo exter-
no. Traiga su atencion al cuerpo, inhale profundamente y mientras
exhala, sienta que se “suelta”. Enfoque su mente en los puncos de
contacto entre el cuerpo y el piso y desarrolle esta sensacion durante
unos minutos. Luego, rote la consciencia rapidamente alrededor del
cuerpo, comenzando con el pulgar derecho y moviéndola de la misma
manera corno se describi6 en la préctica anterior (lado derecho, lado
izquierdo, parte de atrés, parte de enfrente, partes principales). Tome
consciencia de su respiracion natural Enfoque su atencion en la respi-
racién a medida que entra y sale de las fosas nasales (o enfdquela en la
garganta, el pecho, el ombligo, etc.). Mantenga la consciencia en esto
durante algn tiempo; cuente las respiraciones desde 11 hasta 1 (o de
27 a 1si tiene tiempo). Suspenda el conteo e inhale profundamente.
Permanezca acostado durante unos minutos y estirese. Abra los 0jos y
levantese. Esto completa la préctica.

Aunque es posible practicar el yoga nidra sentado o de pie, aqui no
se recomienda. La caracteristica clara de esta forma de relajacion es la
rotacion sistematica de la consciencia alrededor del cuerpo y esto da
mejores resultados acoscado. Si se requiere una relajacion mental rapi-
da y solo hay disponible un asiento, por ejemplo en la cocina mientras
que se cocina la comida o en el bus hacia la casa, entonces la mejor
practica es la consciencia de la respiracion solamente, especialmente la
respiracion mental alternada por las dos fosas nasales (@nulom vilom).

El procedimiento es similar al descrito arriba. Una vez mas, man-
téngase tan quieto como le sea posible y deje que su cuerpo se afloje.
Luego, observe rdpidamente su cuerpo, buscando &reas especificas de
tension y trate de relajarlas. (Por ejemplo, cescd frunciendo el cefio?
¢Tiene la nuca censa? ¢ Tiene los pufios apretados?) Tensione interna-
mente todos los musculos del cuerpo y luego reldjelos... repitalo. Enfo-
que su atencidn en la respiracion; observe cémo se mueve hacia aden-

82



Practicas

ero y hacia afuera de las fosas nasales, y mantenga su consciencia en
esto durante unos momentos. Imagine que su respitacion entra y sale
,’de manera alternada por las fosas nasales: inhale por la izquierda, ex-
hale por la derecha, inhale por la derecha, exhale por la izquierda, etc.
Comience a contar de manera descendente la respiracion desde 27 hasta
I (0 escoja el numero que considere apropiado de acuerdo con el tiem-
po disponible). Continle esta préctica tanto tiempo como lo desee.
Cuando quiera terminar, suspenda el comeo y una vez mas, tdrnese
consciente del cuerpo. Antes de levantarse, inhale profundamente y
estirese completamente. Esto termina la préactica.

Como preludio del suefio

En caso de insomnio o sobreexcitacion de la mente, el yoga nidia pue-
de utilizarse para inducir suefio. Comience por apagar la luz y meterse
a la cama. Adopte la posiciéon de shavasana y descanse la cabeza en la
almohada, aunque esta no debe ser muy alta. Permita que las manos se
relajen en la posicion méas cdmoda, probablemente con las palmas ha-
cia abajo. Si tiene un colchdn blando, seria buena idea darle soporte
con un3 tabla por debajo. El procedimiento es igual al de la primera
practica corta. Comience a escuchar los sonidos externos y luego térnese
consciente de los puntos de contacto entre el cuerpo y la cama. Siga
esto con dos o tres rotaciones de la consciencia alrededor del cuerpo y
esto normalmente lo dormira. Si es necesario, continde con la préctica
de ja respiracién alternada por las fosa; nasales, contando
descendentemente desde 54 hasta 1 Si no viene el suefio, es buena
idea hacer algin ejercido antes de ir a la cama, como caminar o 15
minutos de surya namaskar.



Yoga Nidra 2

Preparacion
Relajacion (antar monna)

Resolucién

Rotacidn de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte de
atrés, parte de enfrente, partes principales)

Consciencia cuerpo/piso

Respiracion (garganta a ombligo; 54a 1027 a 1)
Sensaciones (pesadcz/iviandad, frio/calor, dolor/placer)
Espacio interior (chidakash)

Visualizacion parque/templo

Espacio interior (cliidakash)

Resolucion

Final

Visualizaciones alternativas

Montafa
Cuerpo flotando
Pozo/océano



Practicas

Preparacién

Alistese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasana, la posicion del

muerto, y acomédese tanto como sea posible. Mantenga los pies un

poco separados y deje que caigan hacia los lados; los brazos levemente

separados de! cuerpo con las palmas de las manos hacia arriba. (Pau-
sa). Acomode su cobija, su ropa y la posicion de manera que pueda

practicar yoga nidra sin moverse Yy sin incomodidad fisica alguna. Por

favor, cierre los ojos y manténgalos cerrados. (Pausa prolongada). La
practica de yoga nidra es un acto de escuchar y de sentir, estos son ios.
Unicos factores importantes. (Pausa). En el yoga nidra se funciona en el

nivel de la consciencia y en el nivel de escuchar. En los suefios no se
tiene control; en el yoga nidra somos el creador del suefio. (Pausa).

Digase mentalmente: "No me voy a dormir, solamente escucharé 13
voz”... repitase a usted mismo: "No me voy a dormir". (Pausa). Dese

algin tiempo para calmarse y tranquilizarse... inhale profundamente y
mientras exhala, sienta que la tranquilidad se extiende a todo su cuer-
po. (Pausa). A exhalar, digase mentalmente: "R-e-1-&-j-c-s-€"... (Pausa).

Relajacion

Tome consciencia de los sonidos distantes... tome consciencia de los
sonidos mas lejanos que pueda escuchar. (Pausa). Deje que su sentido
de! oido opere como un radar, buscando sonidos distantes y siguiéndo-
los durante unos segundos. (Pausa). Mueva su atencidon de sonido a
sonido... no trate de identificar su fuente. (Pausa). Gradualmente, trai-
ga su atencién a sonidos mas cercanos... sonidos fuera de este edificio...
y sonidos dentro de este edificio. (Pausa). .Ahora desarrolle consciencia
de esta habitacidn sin abrir los ojos... visualice las paredes, ci techo, el
piso, su cuerpo acostado en el piso... vea su cuerpo acostado en ei piso.
(Pausa). Tome consciencia de la existencia de su cuerpo fisico acostado
en el piso... completa consciencia de su cuerpo acostado en completa
quietud. (Pausa). Su cuerpo esta en el piso... desarrolle consciencia de
todos los puntos de contacto entre su cuerpo y el piso. (Pausa). Tome
consciencia de I respiracion natural... tome consciencia de la respira-
cion profunda, natural y espontanea; no se concentre, pues ello interfe-
rird con el proceso natural. (Pausa). Continlie escuchandome, y sepa
que esta respirando.-(Pausa). La practica de yoga nidra comienza aho-

85



Yoga Nidra

ra... digase mentalmente: “\Moy a practicar yoga nidia. No me voy a
dormir, no me voy a dormir. Voy a practicar yoga nidra”. El yoga nidra

comienza ahora.

Resolucion
Este es el momento de formular su resolucién. (Pausa). Una resolucién
sencilla... sencilla. Formule su resolucion claramente con sentimiento y

consciencia tres veces. (Pausa).

Rotaciéon de la consciencia
Rote la consciencia a través de los diferentes centros del cuerpo, tan
rapidamente como le sea posible. La consciencia debe saltar de un
lugar a siguiente. Por favor, repita mentalmente el nombre de cada
parce después de mi, y simultdneamente tome consciencia de esa par-
te. La practica siempre comienza con la mano derecha...

(lado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rodi-
lla, pantorrilla, tobillo, taldn, planta del pie derecho, el empeine, el
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, ancebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, cintura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo,
rodilla,-pantorrilla, tobillo, talén, planta del pie izquierdo, empeine,
dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(parte de atras)
Hombro derecho, hombro izquierdo, omoplato derecho, el omoplato
izquierdo... la nalga .derecha, la nalga izquierda... la columna... toda la

parce de atrés.
(parce de enfrente)

La parte superior de la cabeza, la frente, la ceja derecha, la ceja izquier-
da, el encrecejo, el parpado derecho, el parpado izquierdo, el ojo dere-
cho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, la mejilla
derecha, la mejilla izquierda, la nariz, punta de la nariz, fosa nasal de-

86



Préacticas

recha fosa nasal izquierda, labio superior, labio inferior, el mentén, la
quijada, la garganta, la clavicula derecha, la clavicula izquierda, el lado
derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, el esterndn, el ombli-
go, el abdomen, la parte inferior de! abdomen...

(partes principales)
Toda la pierna derecha... toda la pierna izquierda... ambas piernas al
tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho... todo el brazo izquierdo... ambos
brazos al tiempo. (Pausa). Toda la espalda; todo el frente, toda la cabe-
za.,. a mismo tiempo... piernas, brazos, espalda, frente y cabeza al
mismo tiempo... codo el cuerpo al tiempo... todo el cuerpo... todo el
cuerpo. (Pausa). (Repica dos rondas completas adicionales)

Consciencia cuerpo/piso

Desarrolle una consciencia homogénea de codo el cuerpo... tome cons-
ciencia del espacio que ocupa su cuerpo. Tome consciencia del cuer-
po... y del espacio que ocupa su cuerpo... cuerpo y espacio. (Pausa
prolongada). Tome consciencia de todo el cuerpo yel piso, todo el cuerpo
en relacion con el piso... y al mismo tiempo tome consciencia de los
puncos de contacto entre el cuerpo y el piso. (Pausa). Sienta los puntos
de contacto entre la parce poscerior de la cabeza y el piso, los omoplatos
y el piso... los codos y el piso... el dorso de las manos y el piso... las
nalgas y el piso... las pantorrillas y el piso... los talones y el piso. (Pau-
sa). Consciencia de todos les puncos de contacto entre el cuerpo vy el
piso; la sensacion en todos los puntos es simultanea, pareja. (Pausa).
Continde sintiendo estos puntos clara y distintamente; por favor, no se
duerma, continde. (Pausa prolongada). Lleve su consciencia a los par-
pados.. sienta la delgada linea donde se unen el parpado superior y el
parpado inferior... sienta el lugar donde se unen. (Pausa). Intensifique
su consciencia entre los parpados. (Pausa). Luego los labios... centre su
atencion en la linea entre los labios. (Pausa prolongada).

Respiracion

De los labios vamos a la respiracion. Traiga su atencién a la inhalacion
y exhalacion nacural. (Pausa). Sienta la respiracion moviéndose por el
pasaje entre el ombligo y la garganta... con la.inhalacion, asciende des-
de el ombligo hasta la garganta y con la exhalacidn desciende desde la

87



Yoga Nidra

garganta hasta el ombligo. (Pausa). Este totalmente consciente de la
respiracion, del ombligo a la garganta, de la garganta al ombligo... no
trate de forzar la respiracion, solamente tome consciencia. (Pausa).
Mantenga su consciencia y al mismo tiempo comience a contar su res-
piracion de manera descendente de la siguiente manera: “Estoy
inhalando 54, estoy exhalando 54; estoy inhalando 53, estoy exhalando
53; estoy inhalando 52", y asi sucesivamente desde 54 hasta 1 o desde
27 hasta |. Cuente mentalmente a medida que sigue el ascenso y el
descenso de la respiracion desde el ombligo hasta la garganta y de re-
greso. (Pausa). Completa consciencia de la respiracion y del conteo.
(Pausa). La respiracion es lenta... y relajada... por favor, continte con-

tando.

Sensaciones
(pesadez)
Desarrolle la sensacion de pesadez en ei cuerpo... desarrolle la sensa-
cién de pesadez. (Pausa). Tome consciencia de la pesadez en cada una
de las partes de su cuerpo..(Pausa). Usted se siente tan pesado, que se
estd hundiendo en el piso. (Pausa). Consciencia de la pesadez, cons-
ciencia de la pesadez. (Pausa prolongada).
(liviandad)
Desarrolle la sensacion de liviandad... desarrolle la sensacion de livian-
dad. (Pausa). Una sensacion de liviandad en todas las partes del cuer-
po. (Pausa). Su cuerpo se siente tan liviano, que pareceria estar flotan-
do lejos del piso. (Pausa). Consciencia de la liviandad. (Pausa
prolongada).
(frio)
La experiencia de frio, desarrolle la experiencia de frio intenso en el
cuerpo. (Pausa). Imagine que estd caminando sobre el piso frio en el
invierno... sus pies se sienten muy frios, siente frio en todas partes.
(Pausa). Tome consciencia del frio. (Pausa prolongada).
(calor)
Desarrolle la sensacion de calor... desarrolle la experiencia de calor.
Todo el cuerpo esta caliente, todo el cuerpo esta-caliente... sienta calor
en todas panes. (Pausa). Recuerde la sensacién de calor del verano cuan-
do esta afuera bajo el sol, sin sombra alguna... calor en todo el cuerpo,

88



Practicas

caior alrededor de todo el cuerpo. (Pausa). Consciencia del calor. (Pau-

sa prolongada).
(dolor)
La experiencia de dolor, concéntrese y cr2te de recordar la experiencia
de dolor. (Pausa). Cualquier dolor que haya experimentado en su vida,
mental o fisico, recuerde la sensacion de dolor. (Pausa prolongada).
(placer)
Recuerde la sensacion de placer, cualquier tipo de placer, fisico o men-
tal. (Pausa). Recuerde esta sensacion y revivala... desarrolle la sensacion
de placer. (Pausa prolongada).
Asegurese de estar despierto. 'Esta somnoliento o amodorrado? Ase-
gurese de que no estd durmiendo. Digase a usted mismo: “Estoy des-
pierto". (Pausa).

Espacio interior

Retire su mente y concéntrese en el espacio enfrente de sus ojos cerra-
dos, el espacio que llamamos ckidakash. (Pausa). Imagine ante usted un
telon transparente a través del cual ve el espacio infinito... un espacio
que se extiende hasta donde sus ojos pueden ver. (Pausa). Concéntrese
en este oscuro espacio y tome consciencia de cualquier fenémeno que
se manifieste dentro de él; cualquier cosa que vea es su estado mental
manifestandose. (Pausa). Continle su percepcion de este espacio pero
no se involucre, solamente practique percepcion sin apego. (Pausa pro-
longada).

Visualizacion parque/templo

Imaginese que estd en un parque temprano en la mafiana. El sol no ha
salido y el parque esta desierto, excepto por su presencia. (Pausa). Es
un hermoso parque, calmado y pacifico... camine sobre la grama es-
ponjosa... escuche los pajaros cantar y silbar a medida que saludan el
nuevo dia. (Pausa). Hay jardines de flores, rosas amarillas, rosadas,
rojas... huela su fragancia y vea las gotas de rocio sobre sus pétalos.
Cerca hay un lago con peces... bailarinas nadan dentro y fuera de los
lirios de agua... mire sus graciosos movimientos. (Pausa). Camine por
entre los arboles, hermosos arboles... arboles con hojas ysin ellas, arbo-
les frondosos y arboles imponentes. Hay un claro en medio de los arbo-

89



Yoga Nidra

les... alli hay un pequefio templo con un aura de lui a su alrededor.
(Pausa). Vaya a la puerta... adentro esta fresco y hay penumbra... en las
paredes hay retratos de grandes santos. Usted se sienta en el piso, cie-
rra los 0jos y se queda quieto... hay una sensacién de profunda pai y
armonia que lo envuelve a medida que los sonidos externes se pierden
en la distancia. (Pausa). Continte con la consciencia de la medicacion
dentro del templo... quédese alli durante algin tiempo hasta que pre-
valezca la paz y la armonia. (Pausa prolongada).

Espacio interior

Traiga su consciencia a chidakash... traiga la consciencia al espacio oscu-
ro que ve enfrente de sus ojos ceirados. (Pausa). £n realidad, este espa-
cio solo puede visualizarse enfrente de su frente, de manera que si quiere
explorar un poco puede desplazar su vision un poco hacia arriba...pero
no se esfuerce demasiado. (Pausa). Observe cuidadosamente la oscuri-
dad que ve, con desapego, y no se involucre. (Pausa). Descanse'su men-
te en esta acogedora oscuridad... si se manifiesta cualquier fendmeno
sutil como colores o formas, simplemente come nota de ello y edneintie
su percepcion. (Pausa). Si aparecen pensamientos, deje que vengan y
se vayan, y continde observando el espacié oscuro... continle con.per-
cepcion desapegada. (Pausa prolongada).

Resolucion

Resolucidn, recuerde su resolucion. Repita la misma resotucion que for-
mul6 al comienzo de la practica con las mismas palabras y la misma
actitud- Repita su resolucion claramente, con sentimiento y énfasis, tres

veces. (Pausa).

Final

Tome consciencia de la respiracion; tome consciencia de su respiracion
natural. (Pausa). Desarrolle consciencia de su existencia fisica. (Pausa).
Tome consciencia de sus brazos y piernas y de su cuerpo acostado sobre
el piso. (Pausa). Tome consciencia dé los puntos de contacto entre el
cuerpo y el piso. (Pausa). Desarrolle consciencia de la habitacion, las
paredes, el techo... los ruidos dentro de la habitacion y fuera de ella...
extrovierta su mente, exteriorice su consciencia. (Pausa). Permanezca

90



Pracueas

quieto unos pocos minutos y mantenga los ojos cerrados. Comience a
mover el cuerpo y a estirarse... no se apresure. (Pausa) Cuando esté
seguro de estar totalmente despierto, siéntese lentamente y abra los
ojos. La préactica de yoga nidra ha terminado.

Visualizaciones Alternativas
(Para sustituirlas en vez de la visualizacior. parque/templo)

Montafia

Imagine que es temprano en la mafiana, todavia esta oscuro y esta ca-
minando a través de las colinas hacia unas montafias. Esta solo. (Pau-
sa). Estd caminando hacia el oriente ysi mira hacia atras puede ver una
luna creciente en el cielo... pronto el sol se levantard sobre las monta-
fias a lo lejos. (Pausa). Abajo en el valle se ven jas luces de una pequefia
poblacion que titilan a través de la bruma de la mafiana. (Pausa). E
camino bordea una empinada cuesta... serpentea por entre inmensas
pefias y puentes suspendidos sobre grandes precipicios. (Pausa). Un
espacio entre dos colinas le deja ver una montafia enorme cubierta de
nieve... el palido cielo tras de ella anuncia el nuevo dia. (Pausa). Usted
sube a través de la nieve, lo que produce un sonido a cada paso... en su
camino hay un glaciar... hay sonido de rompimiento de hielo a medida
que usted se mueve con rapidez. (Pausa). Cerca de la cima de la monta-
fia se vuelve muy frio... hay vientos alrededor de su cuerpo que tratan
de arrebatar su ropa... sus zapatos se llenan de hielo y nieve. (Pausa).
Llega a la cima y aparece ante usted una maravillosa escena... al orien-
te, una amplia gama de picos cubiertos de nieve y valles oscuros... hacia
el occidente, colinas que llevan a praderas y al mar. (Pausa). Intensifi-
que su imaginacion y visualice esta escena: vea el so! levantarse como
una bola dorada al orience, distribuyendo rayos de luz dorada sobre ia
nieve que lo enceguecen. (Pausa). Pase su vista alrededor del cielo...
hacia el occidente, todavia esca gris, arriba azul... en el oriente de un
rosado suave a medida que.se acerca al sol. (Pausa). Observe la luz del
sol sobre la cima de las montafas y deslizdndose hacia abajo... profun-
dos valles emergen a medida que las sombras se retiran. (Pausa). Usted

a



Yoga. Nidra

se sienta con las piernas cruzadas y contempla este gran escenario... el
amanecer de un nuevo dia. (Pausa). Experimente esto por un rato...
deje que su mente fluya libremente con esta experiencia. (Pausa pro-
longada).

Ei cuerpo flotante

Imagine que esta en el techo., y ve abajo su cuerpo acostado ensha.vasa.na
sobre el piso practicando yoga nidra al lado de otras personas. (Pausa).
Ahora vea su cuerpo lentamente levantandose e ir eri puntas de pies a
la puerta, abrirla cuidadosamente y salir, cerrdndola tras de usted.
Observe su cuerpo caminando afuera de este edificio, vea elementos
conocidos a su alrededor... no hay sensacion de esfuerzo, solo livian-
dad. (Pausa). Encuentra algunas personas conocidas... las ve pero ellas
no pueden verlo a usted. Obsérvelas a medida que pasan a su 13do;
quizéas estan conversando como de costumbre. (Pausa). De repente en-
cuentra su cuerpo flotando sobre el mar... tome consciencia de esto...
vea el cielo azul-brillando abajo; en la superficie hay un barco de vapor.
(Pausa). su cuerpo flota como una nube... el viento sopla las nubes,
sopla sucuerpo... manojos de nubes pasan por su cara. Abajo la luz del
sol se refleja en nubes blancas... arriba copos de nubes se escabullen en
el cielo azul. Ahora su cuerpo es levantado por corrientes de aire y
Ilevado sobre la tierra... en el piso abajo se ven fincas, campos cuidado-
samente arreglados, densos bosques, rios sinuosos reflejando el sol.
(Pausa). Deténgase un momento y mirese cuidadosamente... su cuerpo
esta completamente relajado y en su cara hay una expresion de paz y
tranquilidad. (Pausa). Vea su cuerpo repentinamente sumergido en co-
lor, pues pasa a través del arco iris... sienta que es lavado y purificado
por estos colores sutiles... amarillo, verde, azul, violeta, rojo, naranja,
dorado. Sienta que los colores penetran todo su cuerpo, nutriéndolo y
vigorizandolo a un nivel profundo. (Pausa prolongada). Luego, lenta-
mente comience el regreso... vea su cuerpo regresando a los objetos
fuera de este edificio... vea nuevamente los objetos conocidos. Cuida-
dosamente abra la puerta, entre y cierre la puerta. Acuéstese en el piso
sin perturbar a los demds. (Pausa). Ahora vea su cuerpo practicando
lentamente algunas asanas... su cuerpo descansa nuevamente en
shavesana. (Pausa prolongada).

92



Practicas

P6zo/ocdano

Imaginese-a usted mismo caminando por una calie desierta en un calu-
roso dia; al lado de la calle hay un muro alto y en él una pequefia
puerta. Usted pasa per esta puerta y descubre unjardin... pajaros can-
tando... hermosas flores... arboles que producen sombra. (Pausa). Us-
ted explora eljardin y llega a un pozo con mariposas danzando alrede-
dor de la parte superior; mire adentro... es muy profundo... un tanel
cilindrico que va hacia la total oscuridad. (Pausa). Una escalera en espi-
ral se enrosca en las paredes... usted comienza a descender... en los
muros hay piedras pulidas... marmoles amarillos y blancos, serpentinas
verde esmeralda; mire hacia arriba y vea el circulo de luz en la pane
superior del pozo. (Pausa). Proveniente de huecos en las paredes, usted
oye el sonido de animales pequefios., chillidos y susurros: ahora esta
completamente rodeado de oscuridad... usted encuentra el camino por
las paredes. (Pausa). Unos grandes ojos verdes io miran sin parpadear...
hay aleteo y el ulular de un buho. Pasa poi una nube de insectos lumi-
nosos... completamente transparentes: esta rodeado de ellos pero nin-
guno lo toca; las paredes son himedas y mohosas... hay una luz tenue
abajo. (Pausa). Llegue a la parte inferior, corra a través de un tunel y
salga a una playa dorada... una playa dorada a la orilla de un océano
infinito de paz y bienaventuranza. (Pausa). Sobre el agua hay un loto
blanco mecido suavemente por las olas...'sobre la flor hay acostado un
bebé, ese bebé es usted... siéntase como ese bebé, meciéndose suave-
mente en las agua de ese océano infinito. (Pausa prolongada). Conti-
nle con la experiencia de usted como un bebé, meciéndose suavemen-
te sobre el agua... experimente el sonido Om sobre el océano infinito...
la vibracion de Om. (Pausa prolongada).

93



YOGA NIDRA 3

Preparacion
Relajacién (antar mouna)
Resolucion

Rotacion de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte
posterior, parte frontal, partes principales)

Consciencia de la piel

Respiracion (alternada mentalmente por las fosas nasales; 108 a I)
Espacio interior (Chidakash)

Visualizacién entrecejo/Om

Espacio interior (ckidakajk)

Resolucion

Final

Visualizaciones alternativas .

Entrecejo/huevo dorado

Pozo/huevo dorado
Subiendo a la montafia sagrada



Practicas

Preparacion

Alistese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasarw. con los pies separa-
dos y las palmas de las manos hacia arriba. (Pausa). Cierre sus ojos y
rapidamente aquiétese... ahora es el momento para hacer cualquier
arreglo; no debe haber ningin movimiento hasta ej final de la practica.
(Pausa). Durante una hora, olvidese de sus problemas y preocupacio-
nes y concéntrese en el yoga nidra... olvidese de todas sus inquietudes.
(Pausa). Inhale profundamente... y a medida que exhala sienta que se
r-e-l-aj-a. (Pausa).

Relajacién

Tome consciencia de los sonidos exteriores... tome consciencia de los
sonidos distantes fuera del edificio. (Pausa prolongada). Permita que su
sentido del oido se aleje... y luego gradualmente vuélvalo a traer a este
edificio, de regreso a esta habitacion. (Pausa prolongada). Desarrolle su
consciencia de esta habitacidn... de usted acostado sobre el piso... tome
consciencia de su cuerpo acostado sobre el piso. (Pausa). Tome cons-
ciencia de su respiracion... simplemente, tome consciencia de que esta
respirando... no se concentre. Consciencia de su respiracion y cons-
ciencia de su cuerpo. (Pausa). Recuerde su proposito y digase mental-
mente: "Voy a practicar yoga nidra. Permaneceré despierto hasta el
final, no me voy a dormir". (Pausa).

Resolucién
Formule su resolucién. Diga su resolucién mentalmente tres veces con
completa consciencia y sentimiento. (Pausa).

Rotacion de la consciencia
Rotacion de la consciencia... consciencia de las diferentes partes del
cuerpo... haciendo un viaje a través de él. Deje que su mente vaya

libremente de una parte a otra.
(lado derecho)

Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, costado derecho, cintura derecha, cadera derecha, mus-

95



Yoga Nidrc.

lo derecho, rétula, pantorrilla, tobillo, talén, toda la planta del pie de-
recho, el empeine, el dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuar-
to, el quinto...
(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, costado izquierdo, cintura izquierda, cadera izquierda,
muslo izquierdo, rotula, pantorrilla, tobillo, talon, planta del pie iz-
quierdo, empeine, dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuar-
to, quinto...
(parte de enfrente)
.Ahora vaya a la parte superior de ja cabeza, la frente, la ceja derecha, la
ceja izquierda, el entrecejo, el parpado derecho, el parpado izquierdo,
el ojo derecho, el ojo izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, la
fosa nasal derecha, la fosa nasal izquierda, la mejilla derecha, la mejilla
izquierda, labio superior, labio inferior, el menton, la quijada, la gar-
ganta, la clavicula derecha, la clavicula izquierda, el lado derecho del
pecho, el lado izquierdo del pecho, el esterndn, el ombligo, el abdo-
men superior, abdomen inferior, ingle derecha, ingle izquierda, muslo
derecho, muslo izquierdo, rodilla derecha, rodilla izquierda, pantorri-
lla derecha, pantorrilla izquierda, tobillo derecho, tobillo izquierdo,

dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...
(parte de atras)

Ahora la parte de atrds. Planta del pie derecho, planta del pie izquier-
do, talén derecho, talén izquierdo, pantorrilla derecha, pantorrilla iz-
quierda, parte de atras de la rodilla derecha, parte de atras de la rodilla
izquierda, parte de atras del muslo derecho, parte de atras de muslo
izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, cadera derecha, cadera iz-
quierda, teda la columna, el omoplato derecho, el omoplato izquierdo,
la nuca, la parte posterior de la cabeza, la parte superior de la cabeza...

(partes principales)
Las oartes principales. Toda la pierna derecha, toda la pierna izquier-
da, ambas piernas al tiempo. (Pausa). Todo el brazo derecho, todo el
brazo izquierdo, ambos brazos al tiempo (Pausa). Toda la cabeza, al
mismo tiempo; toda la espalda, al mismo tiempo; toda la parte del
frente, al mismo tiempo; todo el cuerpo, al mismo tiempo... todo el

96



Practicas

cuerpo, al mismo tiempo... todo el cuerpo, al mismo tiempo. (Pausa
Prolongada) (Repita dos rondas completas adicionales)

Consciencia de la piel

Tome consciencia de los puntos de contacto entre el cuerpo y el piso...
concéntrese en ellos durante un corto periodo. (Pausa). Sienta los pun-
tos de contacto entre el cuerpo y el piso, intensamente. (Pausa prolon-
gada). Traiga su atencion a las plantas de los pies; sienta la piel de las
plantas de los pies... desde los talones hasta la punta de los dedos.
(Pausa prolongada). Vaya a las palmas de las manos... sienta la piel de
las palmas de las manos y los dedos. Sienta la piel y tome consciencia
de las lineas en sus palmas y dedos, intensamente, con completa cons-
ciencia. (Pausa prolongada). Traiga su consciencia a la cara... tome
consciencia de la piel en su cara, desarrolle su consciencia. (Pausa)
Desarrolle su consciencia en la piel de la frente, ias mejillas y la quija-
da... tome consciencia de las lineas de su cara. Pausa. Traiga su aten-
cion a los parpados, sienta los puntos de contacto entre los parpados.
(Pausa). Ahora los labios...-sienta los puntos donde se unen ics labios,
intensamente, con sentimiento. (Pausa prolongada).

Respiracién

Traiga su atencién a la respiracion natural... tome consciencia de que
esta respirando silenciosa y lentamente. (Pausa). Tome consciencia de
su respiracion, nada mas. (Pausa). Concéntrese ahora en el flujo de la
respiracion entre el ombligo y la garganta... sienta ja respiracion mo-
viéndose por este pasaje. (Pausa). A media que inhala, el aire asciende
desde el ombligo hasta la garganta, y cuando exhala, desciende desde
la garganta hasta el ombligo... tome consciencia de esto. (Pausa prolon-
gada). Ahora tome consciencia de la respiracion a través ele las fosas
nasales, la respiracion natural fluyendo a través de ambas fosas y en-
contrandose en la parte superior para formar un triangulo. (Pausa).
Piense en las respiraciones como si comenzaran separadamente a dis-
tancia, acercandose... y uniéndose en el entrecejo. (Pausa prolongada).
Ahora comience a practicar rwii shodhan mentalmente... consciencia
mental de la respiracién a través de las fosas nasales alternadamente,
contando de manera descendente desde 108 hasta 1 de la siguiente

97



Yhsa Nidra

manera: I0S inhalo por la fosa nasal izquierda, 108 exhalo por la fosa
nasal derecha; LO7 inhalo por la fosa nasal izquierda, 107 exhalo por la
fosa nasal derecha... y asi sucesivamente. (Pausa prolongada). Recuer-
de que si comete algun error, debe regresar a 108 y comenzar de nuevo.
(Pausa prolongada). Completa consciencia de la respiracion mental al-
rernada y del conteo. (Pausa prolongada). No cometa errores y no se
duerma. (Pausa prolongada). Continle contando con completa cons-
ciencia. (Pausa prolongada). Continte de 5a 10 minutos. (Pausa).

Espacio interior

Tome consciencia de chidakash, el espacio interior que ve detras de su
frente. (Pausa). Desarrolle su consciencia de este espacio... un espacio
infinito que'se extiende hasta donde usted puede ver... tan bajo, can
alto y tan ancho como usted puede ver. (Pausa). Tome consciencia de
este espacio. (Pausa prolongada). Esté totalmente consciente pero no
se involucre... obsérvelo como si estuviera mirando una pelicula... lo
que Ve es proyeccion de su subconsciente. (Pausa). Si ve patrones, estos
son simplemente la manera como su mente se manifiesta... mantenga
su consciencia... continde. (Pausa prolongada).

Visualizacion entrecejo/Om

Traiga su atencién al entrecejo... enfoque su acenddn en el entrecejo.
(Pausa). Imagine en el entrecejo que esta sentado en posicion de medi-
tacion, cantando el manera Om en sincronizacion con la respiracion...
esta sentado en flor de loto o en una posicion comoda. (Pausa prolon-
gada). Consciencia en el entrecejo de estar sentado cantando Om en
concordancia con la respiracion... contintie. (Pausa). Visualice circulos
de Om creciendo desde el entrecejo a medida que continla la practica.
(Pausa prolongada). Ahora traiga su atencion de regreso solamente al
encrecejo... suspenda la visualizacion de usted mismo practicando me-
ditacion... preparese para regresar a chidakash. (Pausa).

Espacio interior

Vuelva a traer su consciencia a chidakash, regrese nuevamente a ese es-
pacio interior... el espacio que ve detras de su frente. (Pausa). Observe
este espacio cuidadosamente por si aparecen patrones o colores... no

98



Practicas

debe haber ningun esfuerzo, simplemente consciencia de que esta ob-
servando. (Pausa prolongada). Completa consciencia de observar sin
involucrarse. (Pausa prolongada). Continde observando este espacio y
tome consciencia de cualquier imagen o pensamiento espontaneo que
aparezca... trate de tomar consciencia de esto. (Pausa prolongada).

Resolucion

Tome consciencia de !a resolucion, recuerde la resolucion que formuld
al comienzo de la préctica... ahora repitala. (Pausa). Formule su resolu-
cion tres veces con las mismas palabras y con la misma actitud, senti-
miento y énfasis. (Pausa).

Final

Tome consciencia de su respiracion... tome consciencia de la respira-
cién natural... tome consciencia de la respiracion a través de las fosas
nasales. (Pausa). Desarrolle total consciencia de la respiracion en las
fosas nasales y continue. (Pausa prolongada). Consciencia mental de la
respiracion alternada... practique esto durante algin Liempo. (Pausa
prolongada). Extienda la consciencia de la respiracion a rodas las par-
tes del cuerpo... a medida que inhala, sienta que la fuerza de vida permea
todo su cuerpo. (Pausa prolongada). Inhale lenta y profundamente y
tome consciencia de su cuerpo relajado; tome consciencia de su exis-
tencia fisica. (Pausa). Desarrolle consciencia de sus alrededores., el piso
en el que esta acostado, la habitacion donde se encuentra... exteriorice
su atencion. (Pausa prolongada). Comience a moverse preparandose
para sentarse... no se apresure, no hay afan. (Pausa). Siéntese lenta-
mente y abra los ojos. La préactica de yoga nidra ha terminado.

Visualizaciones Alternativas
(Para sustituirse en lugar de entrecejo/Om)

Entrecejo/huevo dorado
Traiga su atencién al entrecejo... enfoque su atencion en el entrecejo.
(Pausa). Ahora come consciencia de una puerta dorada... tome cons-

99



Yoga Nidra

ciencia de una puerca grande solida, dorada. (Pausa). Trate de abrirla.
(Pausa prolongada). Ahora usted esta al otro lado de la puerta, a la
entrada de una cueva oscura... visualice la cueva oscura. (Pausa). En lo
profundo de esta cueva, usted puede ver una llama encendida... vaya
hacia esa luz... vea qué puede encontrar. (Pausa). Dentro de esa luz hay
un pequefio huevo dorado, muy brillante... un pequefio hueve dorado,
pequefio como una semilla de mostaza... muy pequefio, muy brillante.
(Pausa). Intensifique su visualizacion y vea el huevo dorado dentro de
esa llama... estos son los simbolos de usted mismo... su ser superior y su
ser inferior. (Pausa prolongada). Deje la Ilama yel huevo dorado y pase
a través de la puerta dorada... traiga su consciencia de regreso al entre-
cejo. (Pausa) Una vez més, tome consciencia del entrecejo (Pausa).

Pozo/huevo dorado

Imaginese a usted mismo caminando por un campo de pasto verde y
dorado... el sol esta brillando... una brisa fresca llena el aire... los paja-
ros escan cantando dulcemente desde ios arboles. (Pausa). Usted llega a
un pozo en un campo de flores... hay una agradable fragancia en el aire
y las mariposas juegan entre ellas a “segnir al lider". (Pausa). Visualicese
descendiendo por el pozo... encuentre cualquier medio para hacerlo.
(Pausa). La parte inferior del pozo es oscura, pero a través de un tunel
se ve una luz. Entre en el tdnel... éste desciende por una loma alrede-
dor de una esquina, asciende otra loma y luego regresa sobre si mismo.
Usted llega a una cueva grande... hay una llama... vaya a esa luz e ins-
pecciénela mas de cerca. (Pausa). Dentro de esa luz hay un huevo dora-
do... mu;', muy pequefio, brillante; de ese huevo dorado salen tres ra-
yos de luz hacia usred, uno hacia el ojo izquierdo, uno hacia el ojo
derecho y el otro hacia el entrecejo. Mire fijamente el huevo dorado y
tome consciencia de estos rayos de luz. (Pausa prolongada). Ahora olvi-
dese del huevo dorado y regrese a la cueva... suba rapidamente por el
pozo... y salga al campo de pasto dorado, Una vez mas, sient2 el calor
del sol y la brisa fresca soplando sobre su cara. (Pausa).

Subiendo la montafia sagrada
Veéase iniciando un viaje para subir a la montafia sagrada. Usted sabe
que subir va a ser dificil y largo... pero se siente seguro de que va a

100



Practicas

alcanzar la cima. (Pausa). Cuando sale de su ciudad conoce a su guia...
una persona que nunca antes habia conocido... pero usted sabe que es
calificado y experimentado. (Pausa). Le cuesta trabajo determinar su
caracter, pues no es muy hablador... pero usted quiere hacer el viaje y
entonces lo sigue. (Pausa). El camino por donde va pasa a través de un
gran bosque... bajo un gran numero de arboles y cruzando varios
riachuelos. (Pausa). Llega a un enorme lago... de color azul tranquili-
zante, claro y fresco... se detiene. Ve al guia tomar agua y descansar un
rato. (Pausa). Después de continuar el viaje, una ve2 mas comienza a
sentir alguna frustracion y a desconfiar del guia... el bosque se vuelve
tan denso, que usted no puede ver a lo lejos en ninguna direccidn... la
montafa sagrada no aparece por ningln lado y se siente lejos de su
hogar. (Pausa). Sin embargo,, después de un rato comienza a ascender y
el bosque se vuelve menos denso... mir2 hacia atras en la direccion de
donde venia... ve el bosque y los techos de las casas de su ciudad. Ver su
ciudad y el cansancio de su cuerpo hacen que sienta que el viaje qutzas
sea indtil... y desea regresar a las comodidades de la casa y los amigos
que dejé atrés... pero el guia insiste en que continle... y asi lo hace.
(Pausa). El ascenso se vuelve mas empinado y usted se siente cansado...
pero el guia continda a paso firme..AJgunas veces siente molestia por su
paso implacable, pero otras veces siente gratitud por su experiencia en
superar el terreno mas dificil y evitar lugares que hubieran sido impo-
sibles d? subir. (Pausa). La vegetacion se vuelve menos densa... el piso
es montafoso y escarpado. Todos los pensamientos del hogar y del
pasado se han ido, pues necesita concentrarse completamente en la
subida y en seguir el paso del guia. (Pausa prolongada). Sobrecogido
por la fatiga, colapsa sobre el piso y descansa. Se siente exhausto y
vencido y no le importa si el guia lo espera o no... todo el viaje parece
sin sentido. (Pausa). El guia se acerca, le da la mano y comienza a cami-
nar de nuevo... con cada paso, él repite las palabras "lo haré"... usted se
da cuenta de que va al paso de él v que ei sonido de las palabras “lo
haré” hace eco a través de todo su cuerpo y mente, dandole gran forta-
leza y energia. (Pausa). El guia suelta su mano, pero las palabras conti-
nuan resonando en su mente a medida que lo sigue hacia arriba. (Pau-
sa). Al acercarse a la cima de la montafia sagrada, el ascenso es alin mas
dificil... y el guia esta lejos; usted camina con dificultad, solo, y final-

101



Yoga Nidra

mente llega a la cima donde el guia lo espera. (Pausa). Viendo el pano-
rama espectacular, dene una sensacion de regocijo en todo su cuerpo y
mente. (Pausa). El guia le sonrie significativamente., usted le est4 agra-
decido por su fortaleza durante la subida. Esta exaltado por lo que lo
rodea, sobrecogido por una sensacion que nunca antes habia sentido.
(Pausa). Estando absorto en este regocijo, el guia le dice: “sigame”... y
salta de la cima y desaparece en el espacio... sin pensamiento alguno,
usted lo sigue. (Pausa prolongada).

102



Yoga Nidra 4

Preparacion

Relajacién (Om/respiracion)
Resolucién

Rotacion de la consciencia

(lado derecho, lado izquierdo, lado derecho al revés, lado izquier-
do al revés, coda la espalda; hacia abajo, coda la espalda hacia
arriba, la parte frontal hacia abajo, la parte frontal hacia arriba,

partes principales)
Consciencia cuerpo/espejo
Respiraciéon (mental y alternada por. las fosas'nasales, contando de m
54 a 1)
Sensaciones (pesadez/liviandad, dolor/placer)
Espacio interior (océano, pozo, pensamiento esponcar.eo)
Visualizacion de asanas
Movimiento del tiempo
Visualizacién rapida de imagenes
Visualizacion océano/DOsque
Visualizacién huevo dorado
Resolucion
Final
Secuencia alternativa de visualizacion
Centros siquicos (localizacion)
Simbolos siquicos



Yoga Nidra

Preparacion

Por favor, alistese para el yoga nidra. Acuéstese en shavasana, estire su
cuerpo, los pies separados, las palmas de las manos hacia arriba y los
ojos cerrados. (Pausa). Haga los ajustes necesarios para quedar lo mas
comodo posible; no debe haber movimiento ni consciente ni incons-
ciente. (Pausa). Recuerde que va a practicar yoga nidra, suefio siquico,
y que lo Unico aue debe hacer es mantener la consciencia del oido y de
la sensacion. '(Pausa). El cuerpo duerme pero la mente se mantiene
despierta... usted debe permanecer alerta de manera que no se duer-
ma. Digase mentalmente: "No me voy a dormir, permaneceré despier-
to". (Pausa). Inhale profundamente y al exhalar, sienta la frescura y la
tranquilidad esparciéndose por todo el cuerpo... mientras exhala, sien-
ta que sus preocupaciones salen, se alejan. (Pausa prolongada).

Relajacion

Tome consciencia del cuerpo y reldjese completamente; aquiétese y tran-
quilicese fisicamente. (Pausa). Sienta que sus piernas estan relajadas,
asi como su tronco, la cabeza, los brazos y las manos. (Pausa). Desarro-
lle consciencia del cuerpo fisico desde la parte superior de la cabeza
hasta las puntas de Jos dedos; diga mentalmente O-0-0-m-m-m. (Pau-
sa). Completa consciencia de todo el cuerpo, y digase nuevamente O-o-
o-m-m-m. (Pausa); otra vez. mentalmente, 0-0-o-m-rn-m. (Pausa). Re-
laje todo el cuerpo mentalmente; relajese mentalmente... relajese
respirando mentalmente y tomando consciencia de la respiracion entre
el ombligo y la garganta. (Pausa). Consciencia de la respiracion natu-
ral... no la fuerce. (Pausa). Respiracion ombligo-garganta; continlie con
esta consciencia y lentamente; sienta como se esta relajando mas y mas.
(Pausa prolongada). Ahora, olvidese de la respiracion y tome conscien-
cia de que va a practicar yoga nidra. La préctica de yoga nidra comien-
za ahora.

Resolucion

Ahora es el momento de formular su resolucién. (Pausa). Sea consisten-
te, plante la resolucién en un lugar y no la cambie. La resolucién dara
fruto si la tierra en que se planta es la adecuada. (Pausa). Repita su
resolucion tres veces con sentimiento y consciencia. (Pausa).

104



Préaclv.as

Rotacion de la consciencia
Consciencia de las partes del cuerpo... la consciencia debe moverse
alrededor del cuerpo'y mantenerse en movimiento. (Pausa). A medida
que se mueve se convierte enprana, la energia vital, en la forma de una
corriente de energia. No se concentre en ninguna parte, deje que su
mente se mueva libremente de una parte a otra. (Pausa).
(iado derecho)
Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rétula,
pantorrilla, tobillo, talén, toda la planta del pie derecho, el empeine, el
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...
(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufeca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, cintura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo,
rocula, pantorrilla, tobillo, talén, planta del pie izquierdo, empeine,
dedo gordo izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...
(lado derecho al revés)
Vaya a los dedos del pie derecho y comience desde abajo. Dedo gordo
derecho, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, empeine, planta, ta-
I6n. tobillo, pantorrilla, rotula, muslo, cadera, cintura, costado, axila,
hombro, brazo, codo, antebrazo, mufieca, dorso de la mano, palma de
la mano, pulgar derecho, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...
(lado izquierdo al reveés)
Vaya a los dedos del pie izquierdo. Dedo gordo izquierdo, segundo dedo,
tercero, cuarto, quinto, empeine, planta, talén, tobillo, pantorrilla, ré-
tula, muslo, cadera, cintura, costado, axila, hombro, brazo, codo, ante-
brazo, mufieca, dorso de la mano, palma de la mano, pulgar izquierdo,
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...
(toda la espalda hacia abajo)
Vaya a la parte posterior del cuerpo. Parte posterior de la cabeza, don-
de toca el piso. Parte posterior de la cabeza, omoplato derecho, omoplato
izquierdo, toda la columna, cadera derecha, cadera izquierda, nalga
derecha, nalga izquierda, parte de atras del muslo derecho, parte de
atras del muslo izquierdo, parte posterior de la rodilla derecha, parte

105



Yoga Hidra

posterior de la rodilla izquierda, pantorrilla derecha, pantorrilla izquier-
da, parte posterior del tobillo derecho, parte posterior del tobillo iz-
quierdo, taldn derecho, talén izquierdo...
(toda la espalda hacia arriba)
Tobillo derecho, tobillo izquierdo, pantorrilla derecha, pantorrilla iz-
quierda, parte posterior de la rotula derecha, parte posterior de la
rotula izquierda, parte posterior del muslo derecho, parte posterior del
muslo izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, cadera derecha, cade-
ra izquierda, toda la columna, omoplato derecho, omoplato izquierdo,
parte posterior de la cabeza...
(toda la parte de enfrente hacia abajo)
Dirijase a la parte de enfrente, vaya a la parte superior de la cabeza.
Parte superior de la cabeza, frente, ceja derecha, ceja izquierda, entre-
cejo, parpado derecho, parpado izquierdo, ojo derecho, ojo izquierdo,
oreja derecha, oreja izquierda, fosa nasal derecha, fosa nasal izquierda,
mejilla derecha, mejilla izquierda, labio superior, labio inferior, men-
ton, quijada, garganta, clavicula derecha, clavicula izquierda, lado de-
recho del pecho, lado izquierdo del pecho, esternon, ombligo, parte
superior del abdomen, parte inferior del abdomen, ingle derecha, in-
gle izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo, rodilla'derecha, rodilla
izquierda, dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...
(toda la parte de enfrente hacia arriba)
Dedos del pie derecho, dedos del pie izquierdo, rodilla derecha, rodilla
izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo, ingle derecha, ingle izquier-
da, parte inferior del abdomen, parte superior del abdomen, ombligo,
lado derecho del pecho, lado izquierdo del pecho, esternon, clavicula
derecha, clavicula izquierda, garganta, mentén, quijada, labio inferior,
labio superior, mejilla derecha, mejilla izquierda, fosa nasal derecha,
fosa nasal izquierda, oreja derecha, oreja izquierda, ojo derecho, ojo
izquierdo, parpado derecho, parpado izquierdo, ceja, derecha, ceja iz-
quierda, entrecejo, frente, parte superior de la cabeza...
(partes principales)
Ahora las partes principales del cuerpo. Toda la pierna derecha, toda
la pierna izquierda, ambas piernas al tiempo. Todo el brazo derecho,
todo el brazo izquierdo, ambos brazos al mismo tiempo; toda la espal-
da al mismo tiempo; toda la parte de enfrente al mismo tiempo; roda



Précticas

la cabeza a! mismo tiempo; todo el cuerpo, todo el cuerpo. Visualice
todo el cuerpo. (Pausa), intensifique su percepcion... todo el cuerpo,
todo el cuerpo, todo el cuerpo. (Pausa prolongada).

Consciencia cuerpo/espejc

Tome consciencia de los puntos de contacto entre su cuerpo y el piso.
(Pausa). Sienta los puntos de contacto entre el cuerpo y el piso... puntos
agudos de contacto... cuerpo y piso. (Pausa). Sienta que el piso lo esta
abrigando en su seno, como un bebé en brazos. (Pausa prolongada).
Ahora concéntrese en su cuerpo como si lo estuviera viendo desde afue-
ra; mire su cuerpo como un objeto. (Pausa). Vea su cabeza, su ropa,
todo su cuerpo desde la cabeza hasta los pies, acostado en la posicion
de un muerto sobre el piso en esca habitacion. (Pausa). Vea su cuerpo
como un objeto, un reflejo en un espejo imaginario. (Pausa). Usted esta
mirando su propio reflejo en un espejo y se ve acostado sobre el piso...
sus pies, piernas, abdomen, pecho, brazos, manos, ropa, nariz, 0jos
cerrados, frente, pelo... todo reflejado en ese espejo. (Pausa). Cons-
ciencia de su cuerpo como un objeto. (Pausa). Asegurese de no estar
dormido. (Pausa prolongada).

Respiracién

Traiga su atencion a la respiracion natural, la respiracion silenciosa...
tome consciencia de la respiracion a través de las fosas nasales. (Pausa).
La respiracion natural fluye a través de las dos fosas... y se encuentra en
la parte superior de la nariz para formar un tridngulo. (Pausa). La res-
piracion espontanea entra a través de los orificios nasales... se mueve
hacia arriba y se une para formar un tridngulo con su vértice en el
entrecejo. (Pausa). Sea consciente de la respiiacion pasando a través de
las dos fosas... tome consciencia de ambas respiraciones, separada... y
simultdneamente. (Pausa). Piense en las respiraciones como si comen-
zaran separadamente desde la distancia, acercandose... y uniéndose en
el entrecejo. (Pausa). .Ahora come consciencia de cada respiracion y tra-
te de decerminar su cemperarura... muévase hacia arriba y hacia abajo
y compare las temperaturas. (Pausa). En el yoga decimos que la respira-
cidn por la fosa nasal izquierda es ida, la luna y por la derecha espir.gala,
el sol. (Pausa). Ida, la respiracion por la fosa nasal izquierda, es mas

107



Yoga Midra

fria; pingala, la respiracion por la fosa nasal derecha, es tibia. (Pausa).
Continué su percepcidn de la respiracion, pero imagine que ahora esta
respirando alternadamente por las fosas nasales... inhalando por una
fosa nasal y exhalando por la otra... hacia arriba y hacia abajo por los
lados del triangulo y nuevamente de regreso. (Pausa). Mantenga la cons-
ciencia y comience a contar la respiracion con total atencién: inhale por
la izquierda'54, exhale por la derecha 54; inhale por la derecha 53,
exhale por la izquierda 53, y asi sucesivamente... contine hasta cero.
(Pausa prolongada). Completa consciencia del corneo y de la respira-
cion; si comete un error o llega a cero, comience de nuevo desde 54.
(Pausa prolongada). Suspenda el conreo y permanezca consciente sola-
mente de la respiracién... inhalando equilibradamente a través de las
dos fosas nasales, exhalando equilibradamente a través de las dos fosas
nasales; total consciencia, no se duerma... por favor, no se duerma.

(Pausa prolongada).

Sensaciones
(pesadez)
Pesadez; despierte la experiencia de pesadez en todo el cuerpo. (Pau-
sa). Tome consciencia de la pesadez, en tocas las partes del cuerpo a
medida que se nombran: dedos de los pies, talones, tobillos, pantorri-
llas, rodillas, musios, nalgas, espalda, abdomen, pecho, hombros, bra-
zos, palmas, cabeza, parpados, todo el cuerpo... todo el cuerpo, pesa-
do-. todo el cuerpo, pesado... pesado. (Pausa). Experimente esta
sensacion de pesadez en todo el cuerpo. (Pausa).
(liviandad)
Liviandad; manifieste la experiencia de liviandad en todo el cuerpo.
(Pausa). Manifieste la sensacion de liviandad desde la parte superior...
de la parte superior de la cabeza, toda la cabeza, los hombros, las pal-
mas, la espalda, el pecho, el abdomen, los muslos, las rodillas, las pan-
torrillas, los talones, las plantas de los pies, los dedos de los pies. Mani-
fieste la experiencia de liviandad en todo el cuerpo desde la parte
superior hasta los dedos de les pies. (Pausa). La liviandad del cuerpo
puede desarrollarse mediante la sensacion de contacto entre el cuerpo
y el piso... punto por punto, como un todo, el encuentro deloda la
superficie del cuerpo y el piso. (Pausa). Tome consciencia de esta area

108



Précticas

de encuentro y gradualmente experimente 13liviandad. (Pausa). Sienta
que estd flotando hasta el techo, flotando hacia arriba y hacia abajo.
(Pausa). Continle esta experiencia hasta que se manifieste la livian-
dad... continte. (Pausa).

(dolor)
Dolor; recuerde la experiencia de dolor, cualquier tipo de dolor que
haya experimentado en su vida... dolor de cabeza, dolor de estomago,
cualquier dolor fisico o mental. (Pausa). Todo el mundo ha experimen-
tado dolor en algin momento de su vida... recuerde ese dolor, sienta
ese dolor. (Pausa). Trate de hacer esa experiencia de dolor can clara
como le sea posible... profundice su percepcion y sienta ese dolor in-
tensamente... agudamente. (Pausa). Continle siendo consciente de la
experiencia de dolor. (Pausa).

(placer)
Placer; trate de experimentar la sensacion de placer, cualquier placer.
(Pausa). Tome consciencia y recuerde la sensacién de placer... este pue-
de estar relacionado con su sentido del tacto, olfato, gusto, oido o vis-
ta... cualquier tipo de placer mental. (Pausa). Recuerde ese placer y
trate de desarrollarlo en una experiencia estatica intensa. (Pausa pro-
longada).

Espacio interior
Piense en un océano... piense en un océano azul oscuro y tome cons-
ciencia de las olas. (Pausa). Ese océano esta dentro del espacio interior,
chidakaslv, las olas en movimiento representan el suefio... el estado in-
consciente de su mente manifestandose. (Pausa). Tome consciencia del
suefio y trate de visualizar este estado de inconsciencia dentro de usted,
como olas de un océano. (Pausa). Arriba hay un hermoso cielo azul y
abajo, un vasto océano con infinitas olas... el proceso del inconsciente
manifestandose. (Pausa prolongada).

(pozo)
Imagine un pozo, imagine un pozo y que usted estd mirando dentro de
él. El pozo es oscuro y profundo... un tanel cilindrico hacia las’profun-
didades de la tierra. (Pausa). Hay un balde en una cadena; usted lo baja
dentro del pozo... y se mueve hacia una oscuridad abismal... usted pue-
de sentirlo en la cadena, en las profundidades... pero no puede verlo.

109



Yoga Nidra

(Pausa). Ahora hale el balde hacia arriba, afuera de la oscuridad y hacia
la luz... vuelva a bajar el balde, pero esta vez si lo desea, puede meterse
en el balde yyo lo bajo ylo subo, perfectamente seguro. (Pausa). Ahora
el balde esta descendiendo, estd descendiendo lentamente desde la luz
hacia la oscuridad... una oscuridad desconocida que todo lo permea.
(Pausa). Total oscuridad y vacio alrededor... tan oscuro, que usted mis-
mo no puede verse pero sabe y siente que estd ahi. (Pausa). Desciende
un poco mas, con completa consciencia de que usted es. (Pausa). Ahora
lo estoy subiendo, ascendiendo a través de la oscuridad... y hacia la luz
tenue... de la luz tenue a la luz del dia y afuera del pozo. (Pausa).
(pensamiento espontaneo)
Preglntese a usted mismo: ";Qué estoy pensando?”... no "piense”
pero lome consciencia del proceso espontaneo de pensamiento... vuél-
vase un testigo, no reprima pensamiento alguno. (Pausa). Por favor, sea
testigo de sus pensamientos y preguntese una y otra vez: ";Qué estoy
pensando?” (Pausa). AJ mismo tiempo, mantenga total consciencia de
cualquier pensamiento que esti pasando a través del esquema visible
de su consciencia. (Pausa prolongada).

Visualizacion de asanas
Ahora tome consciencia de usted mismo como si estuviera haciendo
asanas, posturas yoguicas. Trate de visualizarse desde afuera realizando
posturas, s6lo con percepcion siquica... no mueva el cuerpo. (Pausa).
Practique mentalmente suiya namaskar, el saludo al sol. Véase reali-
zando cada una de las posturas: 1, 2, 3, hasta 12. (Pausa). Ahora esta
acostado... visualicese enshavasana, la postura del cadaver... deshavasana
se mueve asarvangasana, la postura de parado en los hombros; halasana,
el arado y su contrapostura, malsyasana, el pescado; ahora,
pasckimolianasana, la flexion hacia adelante; bhujangasana, la cobra... y
volteandose, padmasana, el loto y luego, sirshasana, la postura de parado
en la cabeza. Aseglrese de que no esta durmiendo. (Pausa prolongada).

Movimiento en el tiempo

Ahora va a viajar al pasado, de la misma manera como ha viajado del
pasado al presente... repasando los pasos de su memoria y consciencia
hacia atras desde el presente. (Pausa). El .pasado es parte del tiempo y

110



Préctica.i

el tiempo es parce de su mente. Normalmente nos movemos hada ade-
lante en el tiempo... ahora trace de caminar hacia atrds. Recordando el
pasado vamos a lo méas recéndito de la consciencia. (Pausa).

Trace de recordar lo que sucedié desde este momento hasta el mo-
mento en que se levantd esca mafiana... regrese en el tiempo como si
estuviera mirando una pelicula en reversa, o si no una pelicula, una
serie de diapositivas. (Pausa). Recuerde hacia atras al comienzo del yoga
nidra, luego recuerde lo que estaba haciendo media hora antes de él.
(Pausa). Recuerde los objetos importantes y las sensaciones en esc mo-
mento y luego retroceda media hora méas o una hora, hasta el momento
en que se despert6. (Pausa prolongada). Paso a paso, con completa
consciencia, visualice y recuerde lo que estaba haciendo, pensando, sin-
tiendo. (Pausa). Al terminar, craiga su mente directamente de regreso al
presente. (Pausa prolongada).

Visualizacion rapida de imagenes

Traiga su consciencia al presente y asegurese de no estar dormido; por
favor, no se duerma. Yo voy a nombrar unos objetos y usted debe tratar
de visualizarlos en los niveles de sensacion, percepcion, emocién e ima-
ginacion, de la mejor manera posible. (Pausa). Usted debe ir tan rapido
como Yyo vaya... moviendo su mente de imagen en imagen; no pierda
tiempo concentrdndose en imagen alguna... continle moviéndose.

Un shiva lingam... un Cristo de pie... una vela que titila... un sauce
lloron... una palma alta... un carro moviéndose en lacalle... un cadaver
quemandose sobre una hoguera... nubes de coloresjuntandose... nubes
; manilas... nubes azules... una noche estrellada... una luna llena... un
perro de pie... un gato reposando... un elefante moviéndose... un caba-
llo compitiendo... un amanecer... un atardecer... un océano con olas...
un shiva lingarn... un Crisco de pie... un gran lago con agua cristalina...
un loto azul... un loto blanco... un loto rasado... una telarafia dorada...
un banco.de arena de un ancho rio... un barco navegando en el agua...
vea las ondas... un cadaver quemandose sobre una hoguera... esquele-
tos humanos... usted mismo acostado sin ropa... completamente des-
nudo... un cordén dorado que se extiende desde su ombligo hasta el
cielo... una cruz sobre una iglesia... dentro de la iglesia, un sacerdote
orando... un feligrés arrodillado... humo de una chimenea elevandose



Yoga Nidra

sobre una vieja casa... un invierno frio... una chimenea en la casa... el
amanecer... la campana de un templo repicando... un monje con cabe-
za rapada... un yogui sentado en meditacion profunda... Buda en repo-
s0... Cristo mostrando compasion. (Pausa).

Visuaiizacién océano/templo

Intensifique su percepcion... intensifique su percepcion'/vaya a un océa-
no infinito, tranquilo y silencioso... y trate de descubrir alli un sonido.
(Pausa). Hay un sonido, un océano infinito, selvas verde oscuro en ja
orilla, serpientes, leones y cabras viviendo en amistad. (Pausa). Desde
la orilla, un sendero lleva a una cabafia alejada en lajungla... y un yogui
esta sentado afuera en posicion de flor de loto. (Pausa). Hay una fogata
y olor a incienso, la fragancia de flores, y una atmdsfera de tranquili-
dad. (Pausa). Alrededor puede escucharse el sonido de Om, el canto de
Om sobre el océano infinito. {Pausa prolongada).

Visuaiizacion del huevo dorado

Vuélvase testigo de su percepcion... no del cuerpo, no de los sentidos,
no de la mente, solo testigo de las diferentes percepciones. (Pausa).
Tome consciencia de que se esta observando a usted mismo. (Pausa).
Mire hacia adentro y trate de ser consciente de quién estd mirando,
quién estd consciente de lo que usted ha estado haciendo hasta ahora.
(Pausa). Vaya a chidckesfi... vaya a ja cueva de chidakash. Dentro de esa
cueva hay una luz iamante... encuentre esa luz. (Pausa). Encuentre esa
luz y encuentre un huevo dorado en el centro de esa luz... un pequefio
huevo dorado, muy brillante, con luz alrededor. (Pausa prolongada).

Resolucion

Resolucién, resolucion, resolucién... ahora debe recordar su resolucion
y repetirla tres veces. (Pausa). Con el maximo de sentimiento y percep-
cidn, tres veces, (rausa).

Final

Ahora relaje todos sus esfuerzos y traiga su atencion a la respiracion
natural... la respiracion narurai que fluye hacia adentro y hacia afuera
de las fosas nasales. (Pausa prolongada). Mantenga su percepcién de la

112



Précticas

respiracion y al mismo tiempo desarrolle su percepcion de la relajacién
fisica. (Pausa). Consciencia de su relajacion y consciencia de su existen-
cia fisica... tome consciencia de la existencia fisica de su cuerpo. (Pausa
prolongada). Desarrolle consciencia de su cuerpo... visualice su cuerpo
acostado en el piso. (Pausa). Exteriorice su mente y visualice el cuarto
que lo rodea... deje que su mente se exteriorice completamente... no
abra los ojos. (Pausa). Usted esta practicando yoga nidra, tome cons-
ciencia de este hecho. (Pausa). Permanezca acostado hasta que su aten-
cidn se exteriorice completamente. Comience a moverse... mueva su
cuerpo y estirese., tomese su tiempo, no hay afan. (Pausa). Cuando esté
seguro de que estd completamente despierto, siéntese lentamente y
abra los 0jos. La practica de yoga nidra ha terminado.
Hari Om Tat Sat.

Visualizaciones Alternativas

La siguiente secuencia de visualizaciones puede sustituir jas
visualizaciones de “imagenes rapidas" hasta "el huevo dorado” y com-
pletarse con la "resolucion” y el "finar que se describen arriba.

Centros siquicos

Visualizacién de los chakras en el cuerpo fisico, comenzando desde 'a
parte inferior y progresando h2cia arriba. Primero esiimoolad.har chakra,
localizado en el perineo en los hombres, entre el ano y les genitales, y
en las mujeres en la cerviz. Tome consciencia del centro siquicomooladhar.
(Pausa). El segundo chakra se llama swadhisthan y esta localizado en la
base de la columna vertebral, en el coxis. Tome consciencia de
swadhisthan. (Pausa). El tercer chakra esmanipur, localizado en la colum-
na vertebral al nivel del ombligo. Tome consciencia demanipur, directa
o indirectamente, respirando hacia adelante y hacia atras en una linea
directa. (Pausa). El cuarto chakra es anahat, localizado en la columna
vertebral directamente detras del corazon y el esternon. Tome cons-
ciencia de anahat, directa o indirectamente, respirando hacia adelante
y hacia atras en una linea directa desde el corazdn. El quinto esvishuddhi

113



Yoga Nidra

y esté localizado en la nuca. Tome consciencia de vishuddhi. (Pausa). El
sexto chakra es ajna, situado detras del cerebro en la parte superior de
ja columna... en el mismo lugar de la glandula pineal. Concéntrese en
ajna, directa o indirectamente, respirando hacia adelante y hacia atras
en una linea directa desde el entrecejo. (Pausa). Bindu es el séptimo y
esta localizado en la parte superior y posterior de la cabeza, donde los
hindues se dejan crecer un mechon de pelo. Tome consciencia debindu.
(Pausa). Y por Uitimo esta sahasrar chakra, localizado en la-coronilla de
la cabeza. Tome consciencia de sahasrar. (Pausa prolongada).

Ahora una segunda rotacion, pero mas rapido. A medida que se
nombra cada chakra, repitalo mentalmente e imagine que coca el punto
fisico con su pulgar: mooladhar... perineo, cerviz; swadhisthan... final de
la columna; manipur... detras del ombligo; anahat... detras del corazon;
vishuddhi... en la nuca; ajna... detrds del entrecejo; bindu... parte supe-
rior y posterior de la cabeza ysahasrar... coronilla de la cabeza. (Pausa).

Una vez mas: mooladhar...swadhisthan... manipur-... anahat... vishuddhi...
ajna... bindu... sahasrar... sahasrar... bindu... ajna... vishuddhi... anahat...
manipur... swadhisthan... mooladhar. (Pausa).

Simbolos siquicos

Visualizacion de los simbolos de los chakras, los simbolos de los centros
siquicos. Cuando su consciencia toca el lugar correcto de un determi-
nado chakra, entonces florece una vision o el simbolo apropiado dentro
de su consciencia.

B simbolo siquico para mooladhar es un triangulo rojo invertido. Tome
consciencia de mooladhar e imagine un triangulo rojo invertido. (Pau-
sa). Swadhisthan representa el inconsciente. Tome consciencia de
swadhisthan y visualice el inconsciente en la forma de olas en un vasto
océano por la noche. (Pausa). Un girasol amarillo brillante es el simbo-
lo demanipur. Tome consciencia demanipur y visualicelo. (Pausa). Tome
consciencia de anahat, vea un pequefia llama en una pequefia lampara,
encendida en la absoluta oscuridad en una habitacion muy grande:
todo el universo esta lleno de una atmosfera oscura y en una esquina
hay una pequefiisima lampara de aceite con una llama dorada. (Pausa).
El simbolo siquico de vishuddhi es gotas frias de néctar., tome conscien-
cia de las gocas frias de néccar. (Pausa). Ajna es el asiento de la intui-

114



Précticas

cién... lome consciencia de apta. (Pausa). Visualice una luna creciente
en la noche, ese es bindu. (Pausa). Y por ultimo, saiiasrar se visualiza
como una hoguera en la que se realizan rituales, se dan iniciaciones y se

llevan acabo adoraciones... la hoguera con enormes llamas. (Pausa pro-
longada).



Yoga Nidra 5

Preparacion

Relajacion (anlar mouna)

Rotacién de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parte de
enfrente, parte de atras, partes principales)

Respiracién (entrecejo; de 54 hasta 1)

Sensaciones (calor/frio, doior/placer)

Espacio interior (persona en chidakash, océano, pozo, pensamientos
espontaneos, pensamientos a voluntad)

Entrecejo/visualizacion de Om
Visuaiizacion océano/templo
Resolucion

Final

Secuencia de visualizaciones alternativas

Centros siquicos (localizacion y forma)
Simbolos siquicos

Entrecejo/Om

Imégenes rapidas

Cuerpo transparente

Aura

Huevo dorado



Précticas

Preparacidn

Por favor, alistese para el yoga nidra... usted conoce la posicion muy
bien. (Pausa). Cierre los ojos y acomddese. Si desea moverse o hacer
algun movimiento final, hagalo ahora. Una vez que se ha acomodado,
el cuerpo no debe moverse hasta el final del yoga nidra. (Pausa). Lenta-
mente tranquilicese, tanto como le sea posible. Inhale profundamente
tres veces y al exhalar, sienta que se r-e-l-a-j-a. (Pausa). Durante una
hora, olvidese de sus preocupaciones y tensiones y dediquese a practi-
car yoga nidra. (Pausa).

Relajacion

Tome consciencia de los sonidos distantes. (Pausa). Mueva su atencion
de sonido en sonido... solamente escuche, no trate de analizar. (Pausa).
Traiga su atencion mas cerca, tome consciencia de los sonidos de fuera
de este edificio; luego, tome consciencia de los sonidos dentro del edi-
ficio, dentro de esta habitacion. (Pausa). Desarrolle su percepcion de
este cuarto... las paredes, el techo,., y de su cuerpo acostado en el piso...
vea su cuerpo acostado en el piso y tome consciencia de su existencia
fisica. (Pausa). Tome consciencia de la existencia de su cuerpo fisico...
de su cuerpo fisico como un todo... completa consciencia de la respira-
cién natural. (Pausa). ContinGe con esta consciencia y sienta que se esta
relajando. (Pausa prolongada). Tome consciencia de que va a practicar
yoga nidra y digase a usted mismo: "Voy a practicar yoga nidra... voy a
practicar yoga nidra.". Solamente ha)' abiertas dos puertas de percep-
cion... la sensacion y el oido. E! yoga nidra comienza ahora.

Resolucion
Resolucién, resolucion... formule su resolucion tres veces con sentimiento
y consciencia. (Pausa).

Rotacion de la consciencia
Consciencia de las diferentes parces del cuerpo... tan rapidamente como

sea posible, la mente debe saltar de un lugar al otro.
(lado derecho)

Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,



Yoga Nidra

hombro, axila, costado derecho, costado izquierdo, cintura derecha,
cadera derecha, tendén de la corva derecha, muslo derecho, rétula,
pantorrilla, tobillo, talén, toda la planta del pie derecho, el empeine, el
dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, €! cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)
Pulgar izquierdo, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, costado izquierdo, cintura izquierda, cadera izquierda,
tenddn de la corva izquierda, muslo izquierdo, rétula, pantorrilla, tobi-
llo, talon, planta del pie izquierdo, empeine, dedo gordo izquierdo,

segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...
(parte de enfrente)

Ahora vaya a la parte superior de la cabeza. La parte superior de la
cabeza, la frente, la ceja derecha, la ceja izquierda, el espacio entre las
cejas, el parpado derecho, el parpado izquierdo, el ojo derecho, el ojo
izquierdo, la oreja derecha, la oreja izquierda, fosa nasal derecha, fosa
nasal izquierda, la mejilla derecha, la mejilla izquierda, labio superior,
labio inferior, el mentdn, la quijada, la garganta, la clavicula derecha, la
clavicula izquierda, el lado derecho del pecho, el lado izquierdo del
pecho, ei esternén, el ombligo, el abdomen superior, el abdomen infe-
rior. ingle derecha, ingle izquierda, muslo derecho, muslo izquierdo,
rodilla derecha, rodilla izquierda, tobillo derecho, tobillo izquierdo, de-

dos del pie derecho, dedos del pie izquierdo...
(parte de atras)

Ahora vaya a la parte de atrds. Dedos del pie derecho, dedos del pie
izquierdo, planta del pie derecho, planta del pie izquierdo, taléon dere-
cho, talén izquierdo, tobillo derecho, tobillo izquierdo, pantorrilla de-
recha, pantorrilla izquierda, parte posterior de la rodilla derecha, par-
te posterior de la rodilla izquierda, parte posterior del muslo derecho,
parte posterior del muslo izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda,
cadera derecha, cadena izquierda, toda la columna, omoplato derecho,
omoplato izquierdo, la nuca, parte posterior de la cabeza, parte supe-

rior de la cabeza...
(partes internas)

Las partes internas del cuerpo. Lleve su mente al cerebro, comience
con el cerebro. El cerebro, el pasaje nasal entre la nariz y Lagarganta; la



Préacticas

lengua, los dientes, el paladar, el timpano derecho, el timpano izquier-
do; la garganta a través de la cual pasa el aire; el canal alimentario o
canal de la comida; el pulmén derecho, el pulmén izquierdo; el cora-
z0n, sienta el corazon concentrandose en su latido; el estdémago, el cual
queda encima de su ombligo hacia el lado izquierdo; e! higado, arriba
del ombligo hacia la derecha; el rifién derecho y el rifidn izquierdo,
hacia la parte de atras, encima del nivel de la cintura: yen ei abdomen,
eun tubo muy enroscado Ilamado el intestino delgado y un cubo en la
forma de 'U" invertida llamado el intestino grueso...

Una vez mas, rapido. Comience con el cerebro. H cerebro, el pasaje
nasal, la lengua, el paladar, el timpano derecho, el timpano izquierdo,
la garganta, el canal alimentario, el pulmén derecho, el pulmén iz-
quierdo, el corazén, el estdbmago, el higado, el rifién derecho, el rifién
izquierdo, el intestino delgado, el incescino grueso, todo el abdomen...

(partes principales)
Ahora las partes principales del cuerpo. Toda la pierna derecha, toda
la pierna izquierda, ambas piernas al mismo tiempo... codo el brazo
derecho, todo el brazo izquierdo, ambos brazos al mismo tiempo... toda
la cabeza al mismo tiempo... coda la espalda al mismo tiempo., coda la
parte de enfrente al mismo tiempo... todos los 6rganos internos al mis-
mo tiempo... codo el cuerpo... codo el cuerpo... todo el cuerpo... visualice
todo su cuerpo mientras lo dice. (Pausa). Intensifique su consciencia.
(Pausa prolongada). (Repita una ronda completa)

Percepcion cuerpo/piso

Concéntrese en el cuerpo acostado en el piso... su cuerpo acostado so-
bre el piso... y tome consciencia de los puncos de concacco entre su
cuerpo y el piso. (Pausa). Cabeza-piso, hombros-piso, brazos-piso, es-
palda-piso, nalgas-piso, muslos-piso, pantorrillas-piso, talones-piso...
todo el cuerpo y el piso. (Pausa).

Respiracion

Tome consciencia de la respiracion; tome consciencia de que esta respi-
rando... come consciencia de su respiracion en general... simplemente
tome consciencia de que estd respirando. (Pausa prolongada). Conti-
nle con su consciencia de la respiracion y gradualmente traiga su aten-



Yoga Niara

cién al entrecejo... imagine que esta respirando a través del entrecejo y
que su respiracion entra y sale de su frente. (Pausa). Imagine que su
respiracion se mueve a través del entrecejo hada un punto en el centro
de la parte posterior de su cabeza, pasando a través de ajna chakra...
mantenga su consciencia de esta respiracion. (Pausa prolongada). Man-
tenga su consciencia de la respiracion a través del entrecejo y comience
a contar su respiracion de manera .descendente desde 54: estoy
inhalando 54, estoy exhalando 54; estoy inhalando 53, estoy exhalando
53, y asi sucesivamente. (Pausa prolongada).

Consciencia del comeo de la respiracion... no se duerma por favor...
si comete un error, debe volver a comenzar. (Pausa de 5 minutos). Res-
pirando a través del entrecejo, asegurese de que estd consciente del
comeo... si llega a cero, regrcsc-nuevamente a 54 y comience de nuevo.
(Pausa de 5 minutos). Ahora suspenda el comeo pero mantenga la cons-
ciencia en la respiracion... usted esta consciente de que esta respirando
y de que esta acostado en shovasana, nada mas. (Pausa prolongada).

Sensaciones

(frio)
Despierte la sensacién de frio. Tome consciencia de su columna verte-
bral y desarrolle la sensacion de frio y de que tirita. (Pausa). Tome cons-
ciencia de la respiracién en la fosa nasal izquierda y desarrolle la sensa-
cién de frio en rodo el cuerpo... cada inhalacion hace que su cuerpo se
enfrie mas y més. (Pausa). Tome consciencia de la respiracion por la
fosa nasal izquierda... con cada inhalacion, experimente el frio. (Pausa
prolongada). Tome consciencia de vishuddhi chakra en la nuca... este es
el asiento de la experiencia del frio... tome consciencia de vishuddhi.
(Pausa). Cuando su consciencia esté localizada en en ese centro siquico,
todo su cuerpo se sobrecogera en la absoluta sensacion de frio. (Pausa

prolongada).
(calor)

Sienta que crea calor alrededor de! cuerpo... desarrolle la manifesta-
cion de calor en el cuerpo. (Pausa). Sienta que lo envuelve una atmasfe-
ra de calor en todo el cuerpo desde la cabeza hasta los pies, permeando
todo el cuerpo. (Pausa). Tome consciencia de la respiracion en la fosa

120



Précticas

nasal derecha... y con cada inhalacion aumente la sensacion de calor en
todo el cuerpo, desde la cabeza hasta los pies. (Pausa prolongada). De-
sarrolle ja sensacion de calor en todo el cuerpo concentrandose en
manipur chakra,cn el area dei ombligo... desde este centro usted puede
producir calor y distribuirlo a todo el cuerpo. (Pausa prolongada). Ge-
neracidn de calor en inanipur, el centro del ombligo y la fosa nasa! dere-
cha. (Pausa). Tome consciencia del calor que ha creado alrededor de
todo su cuerpo. (Pausa prolongada).

(dolor)
Recuerde cualquier dolor, recuerde cualquier dolor... trate de desarro-
Ilar ese recuerdo hasta tal punto, que su mente se inmerja en ese dolor.
(Pausa). Recuerde el dolor, sienta ese dolor: usted debe despertar su
voluntad y sentir el dolor, real e imaginario, en cualquier parte del
cuerpo o en todas las partes del cuerpo. (Pausa prolongada). Lleve su
mente a cualquier lugar donde despierte la sensacion de dolor... retina
las particulas energéticas dei dolor... manifieste la experiencia de dolor.

(Pausa prolongada).
(placer)

Recuerde la sensacion de placer... puede ser placer perteneciente )
sentido del gusto, placer perteneciente al sentido del oido o de la vista.
(Pausa). Cualquiera que sea la experiencia, esta debe desarrollarse con
una sensacion total de fascinacién. (Pausa prolongada). Profundice su
percepcion... redna el total de energias del la voluntad... y manifieste la
experiencia de placer. (Pausa prolongada).

Espacio interior

(persona en chidakasii)
Por favor, traiga su consciencia a chidabash, el espacio oscuro en frente
de su frente. (Pausa). Tome consciencia de usted mismo sentado en
meditacion con las piernas cruzadas y los ojos cerrados, Usted esta sen-
tado en meditacion en un salon y hay una persona sentada frente a
usted, una persona importante: este es un evento importante en su
vida. (Pausa prolongada). Usted estd sentado en meditacion y esa per-
sona esta sentada en meditacion: su entrecejo y el de él son uno. Ambos
estan respirando a través del entrecejo, bhrumadhya... cuando usted ex-

121



Yoga Nidra

hala toca el entrecejo del otro y cuando él exhala, toca su entrecejo... se
escablece un vinculo. (Pausa prolongada).

(océano)
Ahora tome consciencia de ckidakash... tome consciencia de las olas
de un gran océano, bajo un cielo oscuro. (Pausa). Estas olas son
simbolos de su inconsciente... vea el cielo oscuro, el vasto océano y
las olas. (Pausa).

(pozo)
intensifique su percepcién e imagine un pozo... muy profundo. Con la
ayuda de un lazo, baje t3ino como pueda... luego, salga... tenga esta
experiencia. (Pausa prolongada).

(pensamiento espontaneo)
Regrese a ckidakash y torne consciencia de cualquier pensamiento es-
pontaneo. (Pausa). Tome consciencia por un tiempo de cualquier pro-
ceso de pensamiento espontaneo... y luego, sin completarlo, deshagase
de él... desapéguese completamente y vaya a otro pensamiento. (Pausa
prolongada).

(pensamientos a voluntad)
Ahora suspenda el proceso espontaneo de pensamiento... rechace todo
pensamiento esponténeo... rechace todo pensamiento espontaneo. £n
cambio, escoja un pensamiento y desarrdllelo a voluntad. (Pausa). Re-
chace cualquier pensamiento espontaneo y desarrolle un pensamiento
creado por usted... vea claramente ese pensamiento y continde. (Pausa

prolongada).

Visualizacion entrecejo/Om

Tome consciencia del entrecejo... tome consciencia del entrecejo. Des-
cubra alli un nervio pulsando de manera ritmica... y con el ritmo de esa
pulsacion, tome consciencia de Om. (Pausa prolongada).

Condnue tomando consciencia del entrecejo y descubra alli un pe-
quefio circulo... un pequefio circulo que se vuelve mas y mas grande
hasta que se inmerge en el infinito... descubra circulos creciendo de.sde
el entrecejo. (Pausa prolongada). Tome consciencia del simbolo Om
como si estuviera escrico alli... tome consciencia del simbolo Om. (Pau-
sa). Con la respiracion, vea la expansion y contraccién de Om en un
circulo... en el entrecejo, con el ritmo de la respiracion... expansion y



Précticas

contraccion de Om en un circulo. Tome consciencia de Om, véalo cla-
ramente. (Pausa prolongada).

Visualizacion océano/templo

Intensifique su imaginacion y concentracion y el poder de concepcidn.
(Pausa). Imagine un océano tranquilo y sereno... oscuro. Imagine que
esta sobre la superficie... lentamente., comience a hundirse. (Pausa pro-
longada). Térnese inconsciente... hindase mas y mas profundamente.
(Pausa). Hindase mas y mas profundamente y descubra los secretos
del cuerpo... en un mundo que estd completamente dentro. (Pausa
prolongada).

Intensifique su imaginacion y el poder de concepcion. (Pausa). Vea
una selva profunda y oscura... entre en ella... profundicese... continue.
(Pausa). Vaya mas profundo dentro de la selva... vea un claro solitario
con un aura de luz alrededor... la luz viene de un templo cercano. (Pau-
sa). El templo es como una casa encendida desde adentro por la no-
che... pero también hay una gran aura de luz alrededor de su exterior...
desde lejos puede verse. (Pausa). Tome consciencia de ese templo pul-
sando con la vibracion del sonido Om... dentro del templo se oye el
cantico de mantras y el repicar de campanas... el olor de incienso. (Pau-
sa prolongada). Acérquese al templo y sienta la atmdsfera de paz... la
puerta del templo esta abierta... usted emra y no hay nada. (Pausa).
Solamente un sannyasin de ropa anaranjada... sentado en posicion de
loto con los ojos abiertos. Siéntese frente a él y mirelo a la cara... averi-

glie quién es... (Pausa prolongada).

Resolucién

Tome consciencia de la respiracion... tome consciencia de la respira-
cién. (Pausa prolongada). Recuerde su resolucidn, su sankalpa... repita
su resolucion con completa fe y consciencia... por favor, repica su reso-
lucién o sankalpa tres veces. (Pausa).

Final

Todo el cuerpo... codo el cuerpo... todo el cuerpo. Relaje todos sus
esfuerzos y tome consciencia de todo el cuerpo. (Pausa prolongada).
Traiga.su atencion a la respiraciéon natural, la respiracion tranquila...

123



Yoga Nidra

desarrolle su consciencia de la respiracion tranquila. Mantenga la cons-
ciencia en la respiracion y gradualmente, profundicela... hagala mas
fuerte. (Pausa). Tome consciencia de su existencia fisica... tome cons-
ciencia de la existencia fisica de su cuerpo y del estado de relajacion
fisica... Al mismo tiempo, su respiracion se hace mas fuerte; inhale lar-
ga, lenta y profundamente... y exhale. (Pausa). Desarrolle percepcion
de su cuerpo... profundamente relajado, acostado en el piso... visualice
todo lo que lo rodea... deje oue su mente se exteriorice completamen-
te... comience a realizar pequefios movimientos con su cuerpo... doble
los dedos de las manos, mueva los dedos de los pies... mueva sus brazos
y sus piernas. (Pausa). Mantenga los ojos cerrados, inhale profunda-
mente y estirese completamente tres veces con sus brazos sobre la cabe-
za. Por favor, tdmese su tiempo, no hay prisa. (Pausa). Cuando esté
seguro de estar completamente despierto, siéntese lentamente y abra
los ojos. La préactica de yoga nidra ha terminado.
Hari Om Tat Sat.

Secuencia de Visualizaciéon Alternativa

La siguiente secuencia de visualizacion puede sustituirse por las
visualizaciones "Entrecejo/im" y "Océano/templo"”, y completarse con
la "Resolucion™ y “Final".como se explica anteriormente.

Centros siquicos
Descubra los centros siquicos... tome consciencia de los centros siquicos
ochakras. Hable conmigo mentalmente-)' sienta la posicion de loschakras
como si los estuviera tocando con una pequefia flor: moaladJiar... perineo,
cerviz; suiadhislhan... final de la columna; manipur... detras del ombligo;
anahal... detras del corazon; vishudhi... detrds de la garganta; ajna...
detrés del entrecejo; bindu... parte superior y posterior de la cabeza;
sahasrar... corona de la cabeza. Sahasrar... bindu... ajna... vishuddhi...
anahal... manipur... svjadhislhan... mooladJmr.

Una vez mas: mooladhar, swadhishtan, manipur, anahal, vishucLihi, ajna,
bindu, sahasrar. Sahasrar, bindu, ajna, vishuddhi, anahal, manipur,
swadhisthan, mooladhar. (Pausa). Tome consciencia de la forma de los

124



Précticas

charkas. A medida que se nombra cada chahra, trate de sentirlo como si
de su centro saliera un loto.

Moohdhar... loto rojo cpn cuatro pétalos... en el centro esta el bija
mantra o mantra semilla Lam. (Pausa),

Swadhishtan... un loto azul de seis pétalos... en el centro esta el mantra
Kam. (Pausa).

Manipw... de manipur sale un loto amarillo de diez pétalos... en el
centro esta el bija mantra Ram. (Pausa).

Anahat... un loto azul de doce pétalos... el bija mantra Yam. (Pausa).

Vuhuddhi... un loto violeta con dieciséis pétalos... el bija mantra es
Ham. (Pausa).

Ajna... un loto griséceo con dos pétalos... el bija mantra es Om.
(Pausa).

Bindu... no hay loto, hay una luna creciente. (Pausa).

Schasrar... un loto rojo con mil pétalos y uns/ituc lingam en el centro.
(Pausa).

Simbolos siquicos

Tome consciencia de los simbolos de los centros siquicos... desarrolle
iméagenes definidas a medida que se van nombrando: mooladhar... un
triangulo rojo invertido; smadhisthan... el inconsciente, como olas de un
océano en la noche; manipur... un girasol amarillo brillante; anahat...
una llama amarilla; uishuddki... gotas frias de néctar; ajna... el asiento
de la intuicién; bindu... una luna creciente en la noche; sahasrar... ho-
guera encendida. (Pausa).

Entrecejo/Om

Tome consciencia del entrecejo. (Pausa). Con la respiracion, vea la ex-
pansion y contraccion de Om en un circulo. (Pausa). En el entrecejo,
con el ritmo de la respiracién, expansion y contraccion de Om en un
circulo. (Pausa prolongada).

Imagenes rapidas
Ahora comenzamos dharana, el control mental del concepto de un ob-
jeto. A medida que nombro los objetos, intensifique su imaginacion y

125



Yoga Nidra

rapidamente siga en la forma de una visién o percepcion cada objeto
nombrado...

Un shiva lingam, un Cristo de pie, una ldmpara que titila, un gran
arbol de mango, un arbol de guayaba, un carro en la calle, un cadaver
siendo cremado, nubes de colores, nubes amarillas, nubes grisaceas,
nubes rosadas, una noche llena de estrellas, una noche de luna llena,
una luna llena, un peno de pie, un gato reposando, un elefante mo-
viéndose, un caballo compitiendo, un amanecer, un atardecer, las olas
del océano, un shiva lingam en un templo, un Cristo de pie, un gran
lago con agua cristalina, un loto azul, un loco blanco, un loto rosado,
una telarafia dorada, un banco de arena, un barco navegando en el
mar, un cadaver sobre una hoguera, esqueletos humanos, usted mismo
acostado sin ropa, completamente desnudo, una cruz sobre una iglesia,
dentro de ella un sacerdote orando, feligreses de rodillas, el humo de
una chimenea elevandose de una casa vieja, un frio invierno, una chi-
menea encendida, el amanecer, campanas de una iglesia repicando, un
sannyasin con la cabeza rapada, un yogui en meditacion, un Buda en
reposo. Cristo mostrando compasion, una cruz iluminada, un océano
infinito, una selva tranquila y silenciosa a la orilla, cobras, leones, ca-
bras viviendo unidas en amistad; experimente el sonido, las vibracio-
nes de Om alrededor de la selva, intensifique su consciencia de Om.
(Pausa prolongada).

El cuerpo transparente

Vaya dentro de su propio cuerpo... vaya dentro de su propio cuerpo y
tome consciencia de suprona o fuerza vital... la fuerza vital que esta en
la forma de calor. (Pausa). Usted esta consciente de si mismo, esta cons-
ciente de un tipo de calor, esta consciente de una sensacion de comodi-
dad... Tome consciencia de suprona, la fuerza de vida... experimente el
prona como calor... experiméntelo a través de todo el cuerpo. (Pausa
prolongada). Tome consciencia de su ombligo... de él sale un cordén
dorado proyectandose hacia arriba; en un extremo del cordén dorado
estd su cuerpo fisico... en el otro estd su cuerpo transparente. (Pausa
prolongada). Trate de verlo. (Pausa). Trate de ver el cuerpo transparen-
te... véalo sin distincion de ojos u otros 6rganos. (Pausa). Trate de ver el
cuerpo fisico como algo separado del cuerpo transparente; el cuerpo

126



Précticas

fisico puede ser difuso o puede estar bien definido. (Pausa). Vea tamo
el-cuerpo fisico como el cuerpo transparente flotando sobre él...
conectados en el ombligo por un cordon dorado brillante. (Pausa

prolongada).

Aura

Tome consciencia de si mismo... mirese a si mismo. (Pausa). Mirese a si
mismo como si se estuviera viendo frente a un espejo... 0 como yo lo
veo 0 usced me ve. (Pausa). Mirese y vea su propia aura... mirese desde
diferentes angulos... desde el frente... desde la derecha... desde la iz-
quierda... desde arriba... desde abajo, (Pausa). Encuentre su propia
aura y vea si es amarilla, dorada, rosada, roja, pdrpura, amarillo
puro, café, verde, amarillo quemado, negra, blanca, azul, violeta.
(Pausa prolongada).

Huevo dorado

Tome consciencia de usted mismo. Preglntese: "Estoy consciente de
mi mismo? ;Estoy dormido o estoy despierto?" Vea todo su cuerpo des-
de la cabeza hasta los pies, tan claro como yo lo veo... trate de ver su
cuerpo estando fuera de él. Preguntese: “;Soy este cuerpo, este cuerpo
que esca conmigo, el cuerpo que evencualmeme morird?" (Pausa). Aho-
ra mire sus sentidos, los cinco sentidos con los que conoce este mundo.
Preguntese: “;Soy estos sentidos, los sentidos que mueren con e! cuer-
po?" (Pausa).

A\hora trate de tornarse consciente de usted mismo; mire la mente,
la mente con la que se entiende a usted mismo y al mundo. Preglntese:
"¢Soy la mente, la mente que también muere?” (Pausa). Tome conscien-
cia de usted mismo... mirese y tome consciencia de su aura... tome cons-
ciencia de esto. Preglntese: "¢;Soy esta aura, cuya existencia esta atada
al cuerpo? (Pausa). Mire més alla... tome consciencia del prana en su
cuerpo. PregUntese a usted mismo: ";Soy este prana.}" (Pausa). Una vez
mas, mire hacia adentro y come consciencia de la existencia de su cons-
ciencia, mediante la cual sabe que esté practicando yoga nidra. Pregln-
tese: “;Soy esta consciencia? ¢Sobrevive esta consciencia la muerte del
cuerpo? (Pausa).

127



Yoga Nuira

Mire hacia aderuro y tome consciencia del huevo dorado en el cen-
tro de su cerebro... un huevo dorado, muy pequefio, muy pequefio,
muy pequefio... ese es el asiento de su consciencia superior. (Pausa). Un
huevo dorado, muy pequefio, que es el asiento de la suprema conscien-
cia dentro de usted, en su centro... trate de indentificarse con él. (Pausa
prolongada). Trate de verse como el huevo dorado... digase: "Mas alla
de la mente, el cuerpo, los sentidos, el karma, la naturaleza y todo lo
que es fisico, mental, siquico, inconsciente, estoy en la forma de un
huevo dorado”. (Pausa prolongada). Digase mentalmente: Yo soy eso”.
Pausa prolongada.

Hari Om Tat Sat

128



Esquema Total de las Practicas 1-5

Preparacion

Relajacion

Resolucion
Rotacion de la consciencia

Consciencia del cuerpo

Respiracion

Sensaciones

Espacio interior

Shavasana. Instrucciones generales.
Advertencias de no moverse o dor-
mirse.

Cuerpo/Om. Antarmouna. Om/respi-
racion.

Formule su propia resolucion.

Lado derecho. Lado izquierdo. Parte
posterior. Parte de enfrente. Partes
principales. Parte de enfrente y parte
posterior. Lado derecho al. contrario.
Lado izquierdo al contrario. Espalda.
Toda 'a parte de enfrente. Partes inte-
riores.

Cuerpo/piso. Cuerpo/espejo. Cuerpo/
piel

Ombligo, pecho, garganta y fosas
nasales. Garganta, ombligo. Fosas
nasales alternadas mentalmente. Entre-
cejo.

Pesadez/liviandad. Frio/calor. Dolor/
placer.

Espado enfrente de los ojos y la fren-
te. Chidhakash. Colores y patrones.
Océano. Pozo. Pensamiento esponta-

neo. Meditacion.



Yoga Nidra

Visualizacion de una historia

Espacio interior (opcional)

Visualizacion de los centros
siquicos

Visualizacion de los simbolos
siquicos

Visualizacién de asanas
Movimiento en el tiempo

Répida visualizacion de
imagenes

Visualizacién de una historia

Visualizacion de cuerpo
transparente

Visualizacion del aura

Visualizacion del huevo
dorado

Resolucion

Final

Parque/cemplo. Montafia. Cuerpo flo-
rando. Pozo/océano. Entrecejo/Om/
huevo dorado. Pozo/huevo dorado.

Posicién y forma de los centros siquicos
ockakras. Rotacion a través de ellos.

Simbolos de cada chakra.
Vérse a si mismo practicando asanos.
Retrospectiva de los eventos del dia.

Recital rdpido de una amplia seleccion
de iméagenes.

Océano/cemplo. Océano/jungla.

Cuerpo fisico y cuerpo transparente
conectados por un cordén dorado.

Colores

Huevo dorado dentro de una llama de
luz en chidakash. Huevo dorado en el
centro del cerebro.

Repetir la resolucion

Consciencia de la respiracion, el cuer-
po Yy la habitacion.



Transcripcion de una Clase Corta

Preparacion
Resolucion

Rotacion de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, parce
posterior, parte anterior)

Contacto cuerpo/piso

Consciencia de las sensaciones (pesadez/liviandad, pesadez/livian-
dad alternadas; calor/frio)

Visualizacion rapida
Visualizacion de los chafaos

Final



Yoga Nidra

Introduccidn

El yoga nidra es una forma de tantra. No es dormir. No es concentrarse.
Es abrir las camaras internas de la mente. En el yoga nidra, bajamos a
la dimensién interna de la consciencia. Incluso si no se desea entender
nada en el yoga nidra, ello no importa. El sonido de mi voz actia como
un lazo. De la misma manera como tomamos un lazo y entramos y
salimos de las profundidades de una cueva, asi con la ayuda de un
sonido, exploramos dentro y fuera de nuestra mente.

Preparacidn

Preparese para el yoga nidra. Los ojos cerrados y el cuerpo quieto. La
mente estd dispuesta a relajarse. Usted no esta tratando de concentrar-
se. No haga ningan esfuerzo para controlar la mente.

Usted esté practicando yoga nidra. Tome consciencia de todo su cuer-
po. Usted estd acostado en un hermoso cuarto con otras personas del
mismo nivel mental. Casi todos estan emitiendo la misma frecuencia de
vibracion. Toda la atmdsfera esta cargada con un tipo de vibracion po-
derosa. En esta atmosfera usted estd acostado sobre su cobija. Su cuer-
po est4 quieto.

El sonido de su respiracion es muy ritmico y lento. Su cuerpo esta en
un estado de relajacion. Ahora piense mentalmente: "oy a practicar
yoga nidra, estoy escuchando las instrucciones. Hay una comunicacién
constante entre el profesor y yo. Puedo escuchar su voz y estamos co-
nectados. Un transmisor y muchos receptores".

Resolucidn

En este momento recuerde que e\sankalpa debe formularse. El sankalpa
es una resolucion. No hay que formularla ahora, pero si tiene una, por
favor repitala. Si puede pensar en una, hagalo ahora. Si no la tiene, ello
puede esperar.  sankalpa mas importante de todos es la resolucion de
despertar el kundalini que habita en mooladhar ckakra. Si ya tiene un
sankalpa, por favor repitalo. Pero si necesita uno, puede utilizar el si-
guiente: “Estoy despertando eXkundalini, que habita en mooladhar chakra
y abre el camino a través dtsuskumna hastz.sahasrar". Este es el sankalpa:
"Estoy despertando mi kundalini*.

132



Practicas

Rotacién de la consciencia

Siga escuchandome y continle realizando la.préactica corno se la voy
indicando. Por favor, no se concentre. No trate de analizar las cosas,
tome consciencia de su pulgar derecho y digase mentalmente "pulgar
derecho”. No se mueva.

(lado derecho)

Pulgar derecho, segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo,
palma de la mano, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo,
hombro, axila, cintura derecha, cadera derecha, muslo derecho, rodi-
lla, pantorrilla, tobillo, talon, el empeine, toda la planta del pie dere-
cho, el dedo gordo, el segundo dedo, el tercero, el cuarto, el quinto...

(lado izquierdo)

Vaya ahora al lado izquierdo. Tome consciencia de! pulgar izquierdo,
segundo dedo, tercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo, palma de la mano,
dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo, hombro,-axila, cin-
tura izquierda, cadera izquierda, muslo izquierdo, rodilla, pantornila.
tobillo, talén, empeine, planta del pie izquierdo, dedo gordo izquierdo,
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto...

(parte de atras)

Ahora la parte de atrads. Parte de atras de la cabeza, la nuca, omoplato
derecho, omoplato izquierdo, nalga derecha, nalga izquierda, talon
derecho, talén izquierdo.

(parte de enfrente)

Ahora la pane de enfrente del cuerpo. La parte superior de la cabeza,
la frente, cemporal derecho, temporal izquierdo, oreja derecha, oreja
izquierda, la ceja derecha, la ceja izquierda, el entrecejo, el ojo derecho,
el ojo izquierdo, la fosa nasal derecha, la fosa nasal izquierda, toda la
nariz, la mejilla derecha, la mejilla izquierda, labio superior, labio infe-
rior, ambos labios al mismo tiempo, la quijada, el cuello, clavicula dere-
cha, clavicula izquierda, el lado derecho del pecho, el lado izquierdo
del pecho, el esternén, el ombligo, parte superior del abdomen, parte
inferior del abdomen, pierna derecha, pierna izquierda, brazo dere-
cho, brazo izquierdo, toda la cabeza. Todo el cuerpo... todo el cuerpo-

todo el cuerpo.

133



Yoga Nidra

Contacto cuerpo/piso

Tome consciencia del cuerpo acostado sobre el piso. Hay un lugar don-
de el cuerpo esta en contacto con el piso. Traiga su consciencia a ese
punto particular. Los talones y el piso. Ambos talones y el piso y el
punco donde tocan el piso. Ahora, desde la parte superior del cuerpo.
La cabeza y el piso, la espalda y el piso, la mano derecha y el piso, la
mano izquierda y el piso, el codo derecho y el piso, el codo izquierdo y
el piso, las nalgas y el piso, los tendones de la corra y el piso, los calones
y el piso. Imagine los puncos de contacto entre el cuerpo y el piso, todo
el cuerpo y el piso. E cuerpo esta sobre el piso. Tome consciencia de
codo el cuerpo.

Consciencia de las sensaciones

(pesadez)
Imagine que su cuerpo se estd tornando muy pesado. Despierte la idea
de pesadez en el cuerpo. Gradualmente sienta que el cuerpo se esta
volviendo mas y mas pesado. La cabeza se esta volviendo pesada. La
palma derecha es pesada, la palma izquierda es pesada. Ambos brazos
y hombros son pesados. La espalda es pesada, las nalgas y las ingles son
pesadas. El muslo derecho es pesado, el muslo izquierdo es pesado.
Ambas rotulas son pesadas, ambas piernas son pesadas, ambos brazos
son pesados, la cabeza es pesada, los 0jos son pesados, los labios son
pesados. Todo el cuerpo es pesado. Concinle pensando que codo el
cuerpo es pesado. Intensifique la sensacién de pesadez. Luego, gra-
dualmente reldjese, parte por parte.

(liviandad)
Ahora sienca que el cuerpo se esta volviendo mas y mas liviano. La
cabeza es liviana, tan liviana que incluso puede elevarse encima del
piso. Las palmas de la mano derecha e izquierda se estan volviendo
livianas. Ambos brazos y ambos hombros son livianos. La espalda es
liviana, las nalgas y las ingles son Livianas. EI muslo derecho es liviano.
El muslo izquierdo es liviano. El talén derecho es liviano, el talon iz-
quierdo es liviano. Todo el cuerpo es liviano y sin peso. Cuando su
cuerpo se queda sin peso, usted siente como si se estuviera elevando
del piso. Como si todo su cuerpo fuera un copo de algodén.



Précticas

(pesadez y liviandad alternadas)
El algoddn representa la liviandad y el hierro representa la pesadez.
Ahora practique estas dos experiencias alternadamente. Todo el cuer-
po es de hierro; todo el cuerpo es de hierro. No hay huesos, médula o
sangre, solo una estructura de hierro. Cambie de idea. Todo el cuerpo
es de algodén. Todo el cuerpo es tan liviano como el algodén. No hay
huesos, médula o sangre, todo estd compuesto de algodon. Todo el
cuerpo es tan liviano como el algodon.

Otra vez cambie de jdea. Todo el cuerpo es como hierro, hierro pe-
sado, sin hueso, médula o sangre. Todo el cuerpo es tan pesado como
hierro. Cambie de idea. Todo el cuerpo es tan liviano como algodon.
Sienta como si el cuerpo estuviera compuesto de algodén. Ei algodén
es tan liviano que puede elevarse sobre el piso.

(calor)

Ahora cambie la idea a calor. Imagine que esta cerca a un horno encen-

dido y siente un calor intenso. Ahora todo el cuerpo debe experimen-

tar el calor abrazador de un horno, de un célido sol tropical. Despierte
la experiencia de calor can vividamente como le sea posible.

(frio)

Cambie la experiencia. Todo el cuerpo, estd experimentando los vien-

tos frios que soplan de las montafias nevadas, el mismo frio que se

siente en un congelador. La experiencia de frio, despierte la experien-

cia de frio.

Visuaiizacion rapida

Traiga su mente al entrecejo. No sé aleje de ese punto hasta que yo no
le diga que lo haga. Voy a enumerar unos pocos objetos ya medida que
lo hago, trate de visualizarlos rapidamente. Si no puede hacerlo, no se
preocupe. Continte siguiendo las instrucciones. Algunas veces iré des-
pacio y otras rapido. También regresaré a algunas imégenes varias
veces. Algunas de ellas pueden serle familiares pero no piense dema-
siado. La imagen debe brillar por si sola.

Traiga su consciencia al entrecejo. La oscuridad, una rosa rosada,
olas de un océano, cielo azul en la tarde, una noche oscura, pequefisi-
mas estrellas adornando el caelo, una cadena de montafias con los picos
cubiertos de nieve, un barco navegando en alta mar, una playa de arena
blafica, una selva virgen con arboles frondosos y altos, una paloma, un



Yoga Hidra.

caballo galopando, una choza en el bosque, un fuego encendido entre
arbustos, una noche de tormenta, una luna llena, un riachuelo en una
montafa.'una piedra solitaria en las montafias, un gran jardin floreci-
do, el sol en el amanecer.

Mantenga su consciencia enfocada en el entrecejo. Visualice un gran
lago con flores de loto, un barco de vela, personas nadando, una solita-
ria cabafia de madera en las montafias, un valle desolado, una montafia
alta con picos cubiertos de nieve, una tarde tranquila, un hermoso atar-
decer, el cantico de los pajaros, un tigre en la seh'2, un elefante, una
cobra, el simbolo de Om, el sonido de campanas repicando, olas en el
océano, un barco navegando, una luna llena, una tarde tranquila y si-
lenciosa en un valle iluminado por la luna, un riachuelo en la montafia,
un refrescante bafio frio en el riachuelo de la montafa, la experiencia
de regocijo.

Ahora, consciencia de la respiracion. Inhale a través de la fosa nasal
izquierda y exhale a través de la derecha. Practique mentalmente la
respiracion alternada por las fosas nasales: entra por ia izquierda, sale
por la derecha; entra por !a derecha, sale por la izquierda.

Regrese nuevamente al entrecejo. Visualice el sol al amanecer, rojo
como un tomate, nubes reuniéndose en el cielo, una llovizna, neblina
alrededor, una rosa rosada, un girasol, una manzana, una hoja de le-
chuga, aguas termales, un pino alto, un racimo de uvas, el simbolo Om,
una solitaria cabafia de madera en el valle, picos cubiertos de nieve, un
riachuelo en la montafia, un frio bafio, un barco navegando en el mar,
un loto en un lago, personas nadando.

Visualizacion de los chakras
Ahora desarrolle consciencia de los chakras y su localizacion en la co-
lumna. Mooladhar chakra en el perineo, entre los drganos urinario y
excretorio. En las mujeres esta en la base del Gtero. Consciencia en
mooladhar. No contraiga el lugar, trate de sentir una contraccion espon-
tanea alli. Imagine las contracciones, pero no contraiga a voluntad.
Contracciones en mooladhar.
En seguida, en la base de la columna, esta swadhishtan. En la colum-
na, detrds del ombligo, cstimanipur. Detras del corazon estdanahat. En
garganta esta viskuddki. En la parte superior de la columna vertebral

136



Précticas

estd ajna. En la parte superior y posterior de la cabeza est bindu. Y en
la corona de la cabeza estasoAzurar. Trate de recordar la localizacion de
los chakras. Repica los nombres mentalmente después de mi y mental-
mente toque la columna rapidamente en e! punto correcto. Incluso si
no puede sentirlo, esto no importa.

Repita el nombre mentalmente después de mi: mooladhar, swadhisthan,
manipur,. anahal, vishuddhi, ajna, bindu, sahasrar; bindu, ajna, vishvddhi,
anahat, manipur, swadhisthan, mooladhar; swadhisthan, manipur, analiat,
vishudddhi, ajna, bindu, sahasrar; bindu ajna, vishuddhi, anahal. inanipur,
swadhisthan, mooladhar.

Pina!

Ahora, para completar la préactica, tome consciencia de codo el cuerpo.
Piense: "Estoy practicando yoga nidra”. Visualice todo su cuerpo ya las
demaés personas que estén en el mismo lugar. Tome consciencia de todo
lo que lo rodea. Tome consciencia de usted mismo. Digase: "Estoy prac-
ticando yoga nidra. Todo el mundo a mi alrededor estd practicando
yoga nidra. Estoy visualizando mi cuerpo y a todo el mundo a mi alre-
dedor".

Luego, repita susankalpa tres veces. Si tiene uno, utilicelo.' Pero si no
lo tiene, trate de encontrar uno. Si lo desea, puedo sugerirle el siguien-
te: "Estoy despertando mihundalini que habita en mooladhar chakra y se
mueve a través de sushumna ascendiendo hacia sahasrar".

Tome consciencia de todo lo que lo rodea. Salga de! espiritu de yoga
nidra y regrese a la consciencia normal. Abra sus ojos y lencamente
siéntese.

Hari Om Tat Sat

137



Transcripcion de una Clase Larga

Preparacion

Relajacién

Consciencia de los movimientos sutiles de la respiracion
Resolucion

Rotacion de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, derecho/
izquierdo, por partes)

Contacto cuerpo/piso
Consciencia de las sensaciones ( calor/frio, pesadez/liviandad)

Visualizacion de los chakras



Précticas

Introduccion

El idioma que se utilice en las instrucciones no tiene importancia en el
yoga nidra. Si la practica se realiza en un idioma complemente desco-
nocido, en realidad se estd pasando por alto el aspecto intelectual del
yoga nidra. Por ejemplo, incluso si les dirijo la practica en hindi y r.o en
espafiol, su consciencia se tornard ain mas consciente. Lo importante
es el tono de voz, la persona vy la personalidad. Como no siempre hay
un instructor disponible, la practica puede realizarse escuchando un
casete. Comience la cinta, acuéstese y escuche la voz, aun si no entien-
de el lenguaje. £1 sonido de la voz de una persona importante, como
por ejemplo el jt/ru, tendrd un gran impacto en toda su estructura
fisica y fisico-emocional. Dado que no es la voz de una persona cual-
quiera, ésta actia como una gracia o bendicién. Incluso si Swamiji en-
sefiara en sanscrito, seria alin mejor porque es la melodid del lenguaje
y su significado lo que va al interior de la consciencia y reestructura su
percepcion.

Preparacion

Ahora alistese para la practica-de'yoga nidra. Acuéstese y cubrase, por
lo menos los pies si es necesario. La cabeza debe descansar sobre una
estera o cobija. Cierre los 0jos y acuéstese en shavasana, las palmas
hacia arriba, los pies un poco separados. Cualquier movimiento que
desee hacer, por favor hagalo ahora de manera que durante los préxi-
mos 45 minutos no tenga que moverse.

Mantenga los ojos y la boca cerrados. Suspenda todo movimiento
fisico y acuéstese completamente inmdvil, en shavasana, como si fuera
un cadaver. El cuerpo esta cranquilo y bajo su control. Usted esta aln
consciente a pesar de que no permite que su cuerpo se mueva. No debe
haber ningn movimiento fisico. No mueva los dedos de los pies o las
manes, la cabeza o las piernas; ninguna parte del cuerpo debe temblar,
no debe apretar los masculos, no debe estirar el cuerpo.

Relajacidn

Ahora, lleve su consciencia adentro y comience a invesugar todo el cuerpo
fisico. Cada coyuntura y musculo debe estar completamente relajado.
Relaje las palmas, los dedos, los pies, los dedos de los pies, los tobillos.



yoga Nidra

las pantorrillas, Jas rodillas, los muslos, las coivas, las manos, la cabeza
y la nuca. Relaje todo el cuerpo. Investigue si hay alguna tension. Si hay
tension, aflgjela. Si los musculos estan tensos, reldjelos.

Apartir de este momento no debe haber ningdin movimiento fisico.
Durante ¢l tiempo del yoga nidra, el cuerpo fisico no debe moverse. No
debe haber movimiento alguno por ningln motivo, no importa qué
sienta, bien sea rasquifia, dolor, mosquitos o insectos picandolo. No
importa qué suceda, no debe haber movimiento fisico alguno. Esta es
la primera y méas importante condicién para el yoga nidra.

Tampoco debe dormirse. El yoga nidra es la préctica para hacerlo
mas consciente, para elevar la consciencia interna sutil, no la capa bur-
da superior. Deje que todo el cuerpo permanezca tranquilo durante
algln tiempo, y trabaje con ja consciencia sultil.

Consciencia de movimientos sutiles y la respiracidn

Aliora que todo su cuerpo fisico esta tranquilo y sin movimiento, trate
de experimentar todos los movimientos sutiles en el cuerpo. El cuerpo
fisico se estd moviendo por si solo, sin esfuerzo, a pesar de que trate de
controlarlo. ¢Qué partes se estdn moviendo? ;Doénde esta el movimien-
to? ¢Se estdn moviendo sus pies? ¢Sus dedos de los pies o de las manos
0 sus muslos se estan contrayendo? ¢Estd su cabeza volteada hacia un
lado? ¢Se estd moviendo su estdmago o su pecho?

Si, el estdbmago asciende y desciende; usted no lo estd haciendo, esta
sucediendo solo y usted no va a suspenderlo. Simplemente obsérvelo.
¢Como se realizan todos estos movimientos? ¢Ha descubierto la razén
de todos los movimientos del ombligo, el estomago, el abdomen vy el
pecho?

Parece que se estan expandiendo y contrayendo un poco todo el
tiempo. La respiracion estd entrando y saliendo y como resultado de
esto, parece que el pecho se estd expandiendo y contrayendo sélo un
poco. En ja garganta, entre las claviculas, también parece haber algun
movimiento. La depresion de la garganta.parece moverse ascendente y
descendentemente con la respiracion.

La respiracion fluye hacia.adentro y hacia afuera a través de las fosas
nasales. La respiracion es la causa de todo este movimiento interno,
incluso de la palpitacion en smhumna y en el entrecejo. A pesar de su

140



Pi¢eticas

control, todavia hay movimiento en su cuerpo fisico. Esto ha estado
sucediendo solo las 24 horas del dia desde el momento de su naci-
miento.

Tome consciencia de este movimiento, el movimiento de la respira-
cion, la inspiracién y la expiracion a través de las fosas nasales. Esta
respiracién esta causando movimiento en muchas partes del cuerpo. El
movimiento mas burdo ocurre en e! abdomen, el estdbmago, el corazon,
el pecho, la garganta y las fosas nasales. Son los movimientos méas bur-
dos los que le estoy haciendo notar. Claro esta que todo el cuerpo esta
vibrando, cada pelo del cuerpo y todos los peanas se estdn moviendo,
pero generalmente no estamos conscientes de ello.

La respiracion continGa entrando y saliendo de las tosas nasales.
Particularmente observe el proceso de la respiracion. El movimiento
parece ser del ombligo a la garganta al inhalar y de la garganta al om-
bligo al exhalar. Manténgase observando, simplemente sea un testigo.
Este es sakski bhava, la actitud de testigo.

Ahora deje que su consciencia rote entre el ombligo y la garganta. El
movimiento de la’respiracion puede ser a través de las fosas nasales,
pero la consciencia debe ir del ombligo a la garganta y de la garganta al
ombligo.

Resolucion

Antes de comenzar la practica de yoga nidra, formule un sankalpa, una
resolucion corta. La resolucion puede ser de tres tipos: material, men-
tal o espiritual. Primero debe escogerse el tipo de resolucion que se
desea hacer. Algunas personas resuelven eliminar malos habitos, curar
enfermedades, servir a la humanidad de determinada manera o alcan-
zar un siddhi o poder misterioso..Sin embargo, es mejor no desperdi-
ciar el poder del sankalpa en cosas tan insignificantes. Una persona
sabia hace el sankalpa de alcanzar las cualidades divinas o lograr el
progreso en el sendero espiritual. Por lo tanto, piense bien antes de
formular su sankalpa.

Escoja una cosa para su resolucion en el yoga nidra. Usted es libre
de escoger, yo no deseo influenciarlo. Usted puede formular cualquier
resolucion, cualquier cosa que piense. Sin embargo, el sankalpa debe
ser muy breve, solo unas pocas palabras, y debe utilizarse la misma

141



ijbga Nidra

frase cada vez que repica su sankulpa. Las palabras no deben cambiarse
aun si el significado es el mismo.

Cada vez que practique yoga nidra, medicacién o cualquieriadAzma,
debe recordar su sankalpa al comienzo y repetirlo varias veces. Ahora
puede decidir acerca de su sankalpa o esperar si !o desea. Si ya ha for-
mulado uno, recuérdelo ahora. Aunque usted no tiene que apurarse en
la escogencia de su resolucién, puede hacerlo ahora si sabe qué es lo
que desea alcanzar, lo que desea ser o lo que quiere hacer en la vida.

Formule una resolucidn y fije el idioma de esa resolucién. No la haga
hoy en inglés, mafiana en italiano yal dia siguiente en hindi Cualquie-
ra que sea la frase y e! idioma que escoja, este debe ser siempre el
mismo, hasta que la resolucién se haya alcanzado.

E\sankalpa que se hace durante la préactica de yoga nidra siempre se
cumple, nunca falla, pero no hay que ser impaciente; hay que esperar
pacientemente y continuar practicAndolo. Repita el sankalpa mental-
mente.

Ahora, continlle con la consciencia de su respiracion. Asegurese de
que no estd moviendo el cuerpo fisico. Por favor, no se duerma v no
caiga en la inconsciencia. No se pierda en ei pensamiento, manténgase
consciente de lo que yo estoy diciendo. Sigame consciente y no mecani-
camente. Sepa gue esta siguiendo lo que yo estoy diciendo.

Rotacion de la consciencia
Ahora lo guiaré por las diferentes partes del cuerpo fisico. Una por
una, llevaré su consciencia a todas y cada una de las partes de su cuerpo
fisico. Al mismo tiempo, visualizara cada parce y repetird su nombre
mentalmente. No va a realizar ningin movimiento fisico, solamente va
a mover su consciencia. Visualice la parte especifica que yo nombro y
diga su nombre mentalmente. Vaya a la misma velocidad que yo. Voy a
moverme de una parte a ocra y usted me seguira con su consciencia.
(lado derecho)
Prepéarese para mover su consciencia; rio mueva el cuerpo. Ahora
visualice el pulgar derecho y diga mentalmente pulgar derecho, segun-
do dedo, cercer dedo, cuarto dedo, quinto dedo. Visualice los cinco
dedos al mismo tiempo, palma de la mano, dorso de la palma, mufieca,
antebrazo. Solamente lo estoy guiando por el lado derecho. Poste-

142



Practicas

nérmente le diré cudndo cambiarse al izquierdo. Visualice ei codo de-
recho, el brazo, el hombro, la axila, el lado derecho del pecho, la cintu-
ra, la cadera, la nalga, el muslo, la corva, la rodilla, la pantorrilla, el
tobillo, el talén, el empeine, el dedo gordo derecho, el segundo dedo,
el tercero, el cuarto, ei quinto, los cinco dedos al mismo tiempo.
(lado izquierdo)

Ahora, lleve su consciencia al lado izquierdo. De la misma manera como
visualizo las partes del lado derecho, ahora visualice las partes del lado
izquierdo. Comience con el pulgar izquierdo, el segundo dedo, €! ter-
oer- dedo, el cuarto dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo
tiempo, la palma de la mano, el dorso de la palma, la mufieca, ei ante-
brazo, el codo, €l brazo, el hombro, la axila, el lado izquierdo del pe-
cho, el costado, la cintura, la cadera, la nalga, el muslo, la corsa, la
rodilla, la pantorrilla, el tobillo, el talon, la planta del pie, el empeine,
el dedo gordo izquierdo, el segundo dedo, el tercero, el marco, el quin-
to, los cinco dedos a! mismo ciernpo.

(derechol/izquierdo)
Ahora lo llevaré desde los dedos de los pies hast3 la.corona de la cabe-
za. Preparese, aliste su consciencia para moverse desde los dedos de los
pies hasta la cabeza. Dedo gordo del pie derecho, segundo dedo, terce- .
ro, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. El dedo gordo del
pie izquierdo, el segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos
al mismo tiempo. Visualice los cinco dedos al mismo tiempo.

Ahora mueva su consciencia a la derecha y a la izquierda a medida
que yo nombro las partes alternadamente. La planta del pie derecho, la
planta del pie izquierdo, ambas plantas al mismo tiempo. El cal6n dere-
cho, el talén izquierdo, los dos talones al mismo tiempo. H tchiilo dere-
cho, el tobillo izquierdo, ambos tobillos al tiempo. La pantorrilla dere-
cha, la pantorrilla izquierda, ambas pantorrillas al tiempo. La rodilla
derecha, la rodilla izquierda, ambas rodillas al tiempo. El muslo dere-
cho, el muslo izquierdo, ambos muslos ai tiempo. La corva derecha, la
corva izquierda, ambas corvas al tiempo. La nalga derecha, la nalga
izquierda, ambas nalgas al tiempo. La cadera derecha, ja cadera iz-
quierda, ambas caderas al mismo tiempo. La cintura, la parte inferior
del abdomen, la parte superior, del abdomen, codo el abdomen. El lado
derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho, codo el pecho. La cla-

ro



yoga .Ylira

vicula derecha, la clavicula izquierda, la parte de en medio de las clavi-
culas, la garganta.

El hombro derecho, el hombro izquierdo, el brazo derecho, el brazo
izquierdo, el codo derecho, el codo izquierdo, la mano derecha, la mano
izquierda. El pulgar derecho, el segundo dedo, el tercer dedo, el cuarto
dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo tiempo, la palma de la
mano, el dorso de la mano. El pulgar izquierdo, el segundo dedo, el
tercer dedo, et cuarto dedo, el quinto dedo, los cinco dedos al mismo
tiempo, la palma de la mano, el dorso de la mano.

Los hombros, la parce superior de la espalda, la parte de la mitad de
la espalda, la parte inferior de la espalda. Lado derecho de la espalda,
lado izquierdo de la espalda, cod2 la columna. L2 nuca, parce de en-
frente del cuello, todo el cuello.

La quijada, el labio inferior, el.labio superior, ambos labios al mismo
tiempo, los dientes, la lengua. La mejilla derecha, la mejilla izquierda,
ambas mejillas. La fosa nasal derecha, la fosa nasal izquierda, ambas
fosas, la punta de la nariz, toda la nariz. El parpado derecho, el parpa-
do izquierdo, el ojo derecho, el ojo izquierdo, los dos ojos al mismo
tiempo. La ceja derecha, la ceja izquierda, el entrecejo. El temporal
derecho, el temporal izquierdo, la frente,, la parce posterior de la cabe-
za, la corona de la cabeza, coda la cara, toda la cabeza.

(por partes)
Ahora tomaré el cuerpo por partes. Todo el brazo derecho, todo el
brazo izquierdo, toda la pierna derecha, toda la pierna izquierda, toda
la parte de enfrente, toda la parte de atrds, todo el lado derecho del
cuerpo, todo el lado izquierdo del cuerpo. Todo el cuerpo, codo el cuer-
po, todo el cuerpo.

Contacto cuerpo/piso
Vea todo su cuerpo fisico acostado sobre el piso como si lo estuviera
mirando desde afuera. Tome consciencia de los puntos de contacto enere
el piso y su cuerpo fisico. Tome consciencia de las partes de su cuerpo
fisico que absorben energia del piso. Tome consciencia de la parte fron-
tal del cuerpo derivando prana del aire. Sienta las vibraciones deprana
moviéndose a través de su cuerpo.

Como resultado de esta practica, el cuerpo se ha tornado completa-
mente tranquilo. Tome consciencia de los ocros cuerpos que lo rodean.

144



Précticas

Tome consciencia de que yo lo estoy instruyendo en la practica y de que
me estd siguiendo mentalmente. Experimente tranquilidad, paz y si-
lencio. Tome consciencia de todo lo que rodea su cuerpo. Todo el cuer-
po, todo el cuerpo, todo el cuerpo.

Por favor, no se duerma. Este es el secreto del yoga nidra. No debe
dormirse, especialmente si estd practicando con objetivos espirituales.
En la préactica de yoga nidra no se escé ni totalmente dormido ni total-
mente despierto, sino en un punto medio. La consciencia esta funcio-
nando con un poco de percepcion. Si desea alcanzar el estado del yoga
nidra, evite dormirse y no se pierda en el pensamiento. Trate de no
tornarse inconsciente. No escuche mecénicamente. Escuche las instruc-
ciones cuidadosamente. Sigalas y practique lo que se dice.

Consciencia de las sensaciones
(calor)
Ahora, visualice todo el cuerpo acostado sobre el piso completamente
relajado y tranquilo. Sienta el cuerpo completamente caliente. Trate de
experimentar la sensacion de calor en todo el cuerpo. Recuerde la sen-
sacion de estar muy, muy caliente, bien sea por el sol del verano, la
calefaccion o ropa abrigada. Trate de crear ahora la sensacion de calor.
Trate de sentir la sensacion de calor exactamente de la misma manera
como la ha experimentado en el pasado. Si nunca ha sentido calor
extremo, trate de sencirlo ahora.
(frio)
Ahora cambie la sensacién. Trate de sentir frio, frio intenso, como si
estuviera afuera con un viento helado, vistiendo ropa delgada. jCémo
seria de frio! Trate de sentir el frio a través de un esfuerzo consciente,
porque aqui no hay viento frio. No hay influencias externas que afecten
el cuerpo, que hagan que sienta frio. Cree la sensacion de frio con su
consciencia. Trate de experimentar este frio.
(pesadez)
Ahora trate de experimentar pesadez en el cuerpo fisico. El cuerpo se
estd volviendo mas y mas pesado. Se ha vuelto tan pesado, que usted ya
no es capaz de mover ninguna de sus partes. Ni siquiera puede levan-
tar una ceja. No es capaz de mo\ er sus dedos de los pies o de las manos;
su cuerpo se ha vuelto muy pesado.

145



Yoga Nidra
(liviandad)
Ahora experimente la sensacion de liviandad a través de todo el
clerpo, no pesadez sino liviandad. Sienca que el cuerpo se esta vol-
viendo mas y més liviano, como si no tuviera peso en absoluto. Su cuer-
po es can liviano, tan liviano como un algodon. Trate de experimentar
la liviandad en. codo el cuerpo fisico.

Visualizacion de los chakras

Ahora vamos a la consciencia de los chakras: mooladhar, swadhisthan,
manipur, anahal, vishuddhi, ajnay sahasrar. Sahasrar esta localizado en la
corona de la cabeza. Estd asociado con el cuerpo picuicario. Ajna, el
ckaba guru, esta detras del entrecejo. Esca asociado con el cuerpo pineal
en la parte superior de la columna. Luego estd mshuddhi, localizado en
la columna vertebral, detras de la garganta, donde se sienten las palpi-
taciones. Més abajo estd anahat, detras del corazon; manipur, decras del
ombligo; sruadhisian, en el tercer disco del sacro; mooladhar, en la base
de la columna dentro del perineo.

Estos centros son intersecciones de ramas del sistema nervioso. Son
simbdlicas y siempre estan representadas por flores de loto de diferen-
tes colores.

Trate de recordar la localizacion de cada ckakra a medida que se
nombra. Mooladhar en la base de la columna, sxuadhisthan en el tercer
disco del sacro, manipur detrds del ombligo en la columna vertebral,
anahat decras del corazon, vishuddhi detrds de la garganta, ajna en la
parte superior de la columna ysahasrar en la corona de la cabeza. Este
cuerpo liviano que estd experimentando es capaz de ver el cuerpo sutil
dentro de usted y los lugares donde estan localizados los chakras.

Final
Ahora alistese para el final de la practica. Nuevamente, recuerde su

sankalpa y repitalo mentalmente. Sin abrir los ojos, puede sentarse en
silencio. Ahora coloque las palmas sobre los ojos y manténgalas alli
durante un tiempo. Ahora béjelas y mueva el cuerpo de manera si-
lenciosa y gradual sin estirarse o tocar a alguien. Siéntese con la
cabeza derecha, los ojos cerrados y las palmas sobre las rodillas.
Vamos a cantar Om tres veces al mismo tiempo. Inhale profunda-
mente... Om, Om, Om.



Visualizacién de los Chakras

Preparacion
Relajacion (respiracion/Soham)
Resolucién

Rotacion de la consciencia (lado derecho, lado izquierdo, toda
parte de enfrente, coda la cabeza y cara. La espalda)

Visualizacion de los chakras
Resolucion

Final



Toga Ki¢ra

Preparacion

Acuéstese en el piso con los pies ligeramente separados. El dorso de las
manos Y los codos deben estar tocando el piso y su cabeza debe estar
hacia arriba. Relaje todo el cuerpo. Afloje su cuerpo fisico. No deje que
haya ninguna tension en parte alguna de su cuerpo. Relaje cada parte
de su cuerpo mas y mas. Cuando todo el cuerpo se afloje y relaje, co-
mience a relajarse mentalmente también. Acomddese .tanto como le
sea posible, de manera que no tenga que mover el cuerpo hasta que yo
diga Han Qr, Tal Sai a final de ja préctica.

Inspeccione todo su cuerpo fisico y asegurese de que esté flojo y
relajado. Los dedos estan sueltos, sin tension y los dedos de los pies no
se estan moviendo. Estan quietos y relajados. Los muslos y pies no es-
tan temblando: estan quietos y relajados. La cabeza estd boca arriba y
todo el cuerpo esta acostado cémodamente sobre el piso. Es como un
cadaver, tranquilo, quieto, inmdvil. Mantenga esta tranquilidad e in-
movilidad hasta que yo le diga que se mueva.

Relajacién

Tome consciencia de la respiracion natural y normal, la respiracion es-
pontanea y-sin esfuerzo. Sea testigo de su entrada y salida sin hacer
esfuerzo alguno para exhalar. Al mismo tiempo, respire y sea conscien-
te. La respiracion entra del ombligo a la garganta y sale de la garganta
al ombligo. Claro esta que este proceso se realiza todo el tiempo, pero
ahora usted lo experimenta conscientemente. El proceso de la respira-
cion natural hace que todo el cuerpo se mueva y tiemble. En algunos
casos, el movimiento es lento y ett otros, rapido. .Algunas veces es fuerte
y otras, suave. Sienta que el estbmago sube y baja y también sienta la
depresion de la garganta.

Ahora tome consciencia de la respiracion natural. En el proceso na-
tural de la respiracion, ésta va del ombligo a la gaiganta y de la gargan-
ta al ombligo. Observe cada respiracion, no deje pasar inadvertida ni
una sola inhalacién o exhalacion. Para que la consciencia sea mas cons-
tante y continua, puede utilizarse un mantra, bien sea el mantra perso-
nal, el mantra de! guru. 0 un mantra general. Se puede utilizar Om o
Soham si no se Uene mantra personal. Desde el ombligo hasta la gar-
ganta Soy desde la garganta hasta el ombligo Ham. Si la direccién de la

148



Précticas

respiracion cambia, al igual que el mantra que se vuelve Hamso, no hay
que preocuparse pues esto es natural. Esto sucede por algin tiempo;
entonces se ha unificado con la respiracion. Continle So desde el om-
bligo y Ham desde la garganta.

Por favor, manténgase despierto y consciente de lo que yo estoy di-
ciendo y de lo que usted esta haciendo. No se pierda en los pensamien-
tos, no caiga en la inconsciencia. Durante el periodo del yoga nidra hay
que evitar dormirse. No debe moverse o dormirse a menos que yo se lo
indique.

Resolucion
Ahora recuerde su sankalpa. Repita el sankalpa: Repka el sankalpa. Re-
pita el sankalpa.

Rotacion de la consciencia
Ahora, rdpidamente lo llevaré a través de las diferentes partes del cuer-
po fisico. Usted debe visualizarlas y repetir sus nombres mentalmente

después de mi.
(lado derecho)

Comience por el lado derecho. Pulgar derecho, segundo dedo, tercero,
cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. Palma de la mano
derecha, dorso de la mano, mufieca, antebrazo, codo, brazo, hombro,
axila, costado, cintura, cadera, nalga, muslo, corva, rodilla, pantorrilla,
tobillo, tal6n, planta del pie. Dedo gordo derecho, segundo dedo, ter-
cero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. Visualice los
cinco dedos al mismo tiempo.

(lado izquierdo)
Vaya al lado izquierdo de su cuerpo fisico. Comience con el pulgar,
segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiem-
po. Palma de la mano izquierda, dorso de la mano, mufieca, antebrazo,
codo., brazo, hombro, axila, costado, cintura, cadera, nalga, muslo, cor-
va, rodilla, pantorrilla, tobillo, talén, planta del pie. Dedo gordo iz-
quierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mis-

mo tiempo.
(toda la parte frontal)

Ahora aliste su consciencia para viajar de manera alternada por el lado
derecho y el izquierdo, desde los dedos de los pies hasta la cabeza.

149



Yoga Nidra

Comience por el dedo gordo derecho, segundo dedo, tercero, cuarto,
quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. El dedo gordo izquierdo, se-
gundo dedo, tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo.
La planea del pie derecho, la planta del pie izquierdo, ambas plantas.
El talon derecho, el talon izquierdo, ambos talones. Ei cobiilo derecho,
el tobillo izquierdo, ambos tobillos. La pantorrilla derecha, la pantorri-
lla izquierda, ambas pantorrillas. La rodilla derecha, la rodilla izquier-
da, ambas rodillas. El muslo derecho, el muslo izquierdo, ambos mus-
ios. La con/a derecha, lacorra izquierda, ambas corvas. La nalga derecha,
in nalga izquierda, ambas nalgas. La cadera derecha, la cadera izquier-
da, la cintura, la parte inferior del abdomen, la parte superior del ab-
domen, todo el abdomen, el ombligo, el estomago, el lado derecho, el
lado izquierdo. H lado derecho del pecho, el lado izquierdo del pecho,
la parte central del pecho, la depresion del pecho, todo el pecho. H
hombro derecho, el hombro izquierdo; la axila derecha, la axila izquier-
da; el brazo derecho, el brazo izquierdo; el codo derecho, el codo iz-
quierdo; el antebrazo derecho, el antebrazo izquierdo; la mufieca dere-
cha. la mufieca izquierda; la palma derecha, ei dorso de la mano, la
palma izquierda, el dorso de la inano. El pulgar derecho, segundo dedo,
tercero, cuarto, quinto, los cinco dedos al mismo tiempo. £1 pulgar
izquierdo, segundo dedo, tercero, cuarco, quinto, los cinco dedos al
mismo tiempo. El hombro derecho, el hombro izquierdo, la clavicula
derecha, la clavicula izquierda, el lugar en medio de las claviculas, la

depresién del cuello, la nuca, toda el cuello.
(cabeza y cara)

Quijada, labio inferior, labio superior, ambos labios; mejilla derecha,
mejilla izquierda, ambas mejillas; oreja derecha, oreja izquierda, ambas
orejas; todos los dientes, la lengua, la fosa nasal derecha, fosa nasal
izquierda, la punta de la nariz, la base de la nariz, toda ia nariz; el
parpado derecho, el parpado izquierdo, el ojo derecho, el ojo izquier-
do, la ceja derecha, la ceja izquierda, ambas cejas; el entrecejo, el tem-
poral derecho, el temporal izquierdo, la frente, la parte posterior de la
cabeza, la corona de la cabeza, toda la cara, toda la cabeza.

(Parte de atras)
Omoplato derecho, omoplato izquierdo, lugar en medio de los
omoplatos, la parte superior de !a espalda, el centro de la espalda, la
parte inferior de la espalda, el lado derecho de la espalda, el lado iz-



Préacticas

quiérelo de ia espalda, toda la espalda, toda la columna vertebral. Des-
de mooladhar hasta ajna, visualice coda la columna, no solo las vértebras
externas sino también la delicada columna vertebral interior. Visualice
toda la columna como una cuerda, una cuerda corrugada acostada en
el piso. Es como una cadena hecha de anillos de hueso vivo que estan
acostados en una linea recta sobre el piso. Siente cada parte de ella,
desde mooladhar hasta ajna.

Visualizacion de los chakras

Visualice su columna acostada sobre el piso, séio la columna y ninguna
otra parte del cuerpo. Sienta como si estuviera cerca, observandola. En
la parce inferior de la columna vea una vara saliendo desde adentro. En
la parte superior de la vara se escd formando una flor y alrededor de
ella hay varias hojas, hojas hermosas verdes y redondas con gotas de
rocio brillando sobre ellas como perlas. Si sacude las hojas, las perlas se
fragmentan en muchas gotas pequefias. Si las vuelve a sacudir, jas gotas
pequefias se vuelven nuevamente perlas grandes. Al sacudir las hojas,
el agua sejunta y luego se dispersa en fragmentos.

La flor de joto en mooladhar es rojo oscuro y tiene cuatro pétalos.
Usted la estad viendo desdé encima porque la rail escd debajo de la
columna vertebral, que esta acostada sobre el piso. Luego, en la base de
la columna, esta swadhislham+, vea un loto bermellén de seis pétalos. Las
hojas también tienen gotas de agua sobre ellas igual que en mooladhar.
Usted puede sacudirlas lo mismo que en mooladhar v toda el agua se
dispersa formando muchas gotas que parecen perlas.

El agua nunca coca los pétalos de la flor de loto. Aunque el loto tiene
su raiz en la parte inferior del lago, y se eleva sobre el agua, sin embar-
go sus pétalos nunca se mojan. Por lo canto, los sabios y yoguis nos
aconsejan ser siempre can desapegados de todo en el universo como las
hojas del loto del agua, completamente desapegadas. H loto sale del
agua,.y aunque solamente sobrevive en el agua, no se moja; el agua no
puede tocarlo. De la misma manera, todos vivimos en el mundo, come-
mos, disfrutamos y sufrimos, practicamos sadliana y hacemos muchas
cosas; sin embargo, debemos estar desapegados de todo esto.

Ahora en manipur, detras del ombligo, visualice un loco amarillo de
diez pétalos. Vea las hojas debajo, brillando con gotas de rocio como si

MI



Yoga Nidra

fueran perlas. Detras del corazén, en anahat chakra, vea un loto de doce
pétalos azules. También tiene muchas hojas debajo, cubiertas con mu-
chas gotas de rocio pequefias. Visualicelas: En viskuddhi, detrds de la
garganta, hay un loto violeta de dieciséis pétalos con muchas hojas de-
bajo y gotas de rocio que brillan sobre ellas como perlas. Enajna, detras
del entrecejo, vea un loto gris de dos pétajos con dos hojas debajo cu-
biertas con gotas de rocio como perlas. Y la luna llena radiante esta
encima de ellas, mas o menos a tres pulgadas de distancia. Encima de
ajna chakra, en la parte superior y posterior de la cabeza, esiAbindu. Alli
encontrara una luna llena brillante y si va mas alla aln, encima de la
luna llena, a tres pulgadas de distancia, vera un loto rojo de mil pétalos
en sahasmr.

Hav muchos pétalos en sahasrar y las gotitas de rocio son como cora-
les que fulguran rodeando su base. .Ahora regrese nuevamente a la luna;
es tan silenciosa, tranquila, pacifica y fresca. Luego vaya a ajna: vea las
gotas de rocio en las hojas en ajna... en viskuddhi... en anahal... en
manipur... en swadhislitan... en mooiadkar. A medida que la luna las gol-
pea, ias gotas de agua sobre sus hojas brillan como miles dejoyas. Algu-
nas se ven sencillas, otras como perlas y otras parecen corales, todo
.depende de su angulo de visidn. Brillan como diamantes, como piezas
de oro yplata, como muchas lunas, como estrellas. Y estas flores s6lo se
ven por la luz que reflejan esas preciosas gotas brillantes.

Una vez mas, visualice mooladhar con todas sus hojas vy las gotas de
rocio sobre ellas. Luego swadhisthan... manipur... anahat.:. viskuddhi...
ajna... bindu... sahasmr. En sahasrar, vea el loto de mil pétalos, vea los
hojas con las gotitas de agua brillando comojoyas. Sienta las cualidades
de los diferentes chakras y cualquier sensacion que emane de ellas. Otra
vez: sahasrar... bindu...ajna... vishuddhi... analiat... manipur...swadhisthan...
mooladhar.

Ahora coloque todo su cuerpo fisico sobre una flor de loto. Todo su
cuerpo esta acostado relajado sobre el loto y la flor se esta fusionando

con su cuerpo fisico..

Resolucidn
.Ahora recuerde su resolucion, susarikalpa. Repita susankalpa. Repita su
sankalpa. Repita su sanhalpa.

152



Précticas

Final

Ahora tome consciencia de su cuerpo fisico, el cuerpo burdo, mortal.
Tome consciencia de su posicion, acostado en shavascna, practicando
yoga nidra. Y como resultado de esta relajacion, todo ei cuerpo, a nivel
fisico, mental y emocional, se ha vuelto tranquilo, silencioso y pacifico,
pero aun asi se siente fresco, revivido y energetizado. Todo el cuerpo...
tome consciencia de todo el cuerpo.

Tome consciencia de todo lo que lo rodea. Tome consciencia de us-
ted yde mi en esta habitacién... Tome consciencia de que lo estoy guiando
en el yoga nidra y que usted lo esta practicando. Tome consciencia de
todo lo que lo rodea... todo lo que lo rodea... todo lo que lo rodea.

Ahora, sin sacudir el cuerpo o abrir los ojos, siéntese mirando hacia
mi. Siéntese msukhnsarui con ja cabezay la columna rectas. Ahora inhale
y mientras exhala, cante Om.

Hari Om Tat Sat

153



Yoga Nidra para Nifios

Preparacion
Rotacion de la consciencia (partes del cuerpo, contacto cuerpo/piso)
Respiracién (en una burbuja, contando las respiraciones)
Visualizacion interna de amor
Otras ideas para visualizacidn guiada
Consejo para instructores
Visualizaciones alternativas
Visualizacion de luz interior

Visualizacion de la naturaleza
Volviéndose un frutal



Praclicas

Ensefiando yoga a los nifios

El yoga nidra pueden practicarlo incluso nifios pequefios, teniendo en
cuenca su naturaleza y sus necesidades especiales. Es dificil que los ni-
fios entre los 8y los 14 afios permanezcan quietos en un lugar aun por
10 minutos. Sin embargo, se relajan mucho mas rapido y mas profun-
damente que los adultos. Por lo canto, sesiones de 10 o 15 minutos son
suficientes.

La rotacion de la consciencia a través de las diferentes partes del
cuerpo es muy efectiva v el interés de los nifios mas pequefios puede
renovarse mediante fantasias que estimulen su imaginacion. Por ejem-
plo, imaginen una mariposa parando aqui y alla, visualicen luces que se
prenden y apagan en cada parte del cuerpo, exploren el cuerpo como
si fuera una isla. Las posibilidades solo estan limitadas por la imagina-
cion del instructor.

Secuencias de visualizaciones cortas y sencillas son también parte
importante del yoga nidra para los nifios, mientras que en los adultos
esta practica no es adecuada hasta tanto no se consiga el arte de la
simple relajacion fisica y mental mediante practicas preliminares. Ep
general, los nifios estdn mucho menos tensos y preocupados que los
adultos. Estan mas abiertos y receptivos a la experiencia del yoga nidra.

Preparacion

El yoga nidra puede practicarse en cualquier posicion, pero para sesio-
nes largas es mejor acostarse sobre la espalda en el piso. Asegurese de
que la cabeza, la nuca y los hombros estén en una linea recta. Las ma-
nos estan a los lados con las palmas hacia arriba, las piernas estiradas
con los pies un poco separados.

Comience con la tension y relajacion progresiva de las parces del
cuerpo, empezando con los pies y las piernas y terminando con los
musculos faciales. El nifio debe luego relajarse en shavasana y seguir las
instrucciones de la rotacion de la consciencia a través del cuerpo.

Rotacién de la consciencia
Relaje todo el cuerpo. Exhale todas sus tensiones y preocupaciones.
Sienta que se esta volviendo muy pesado. Tome consciencia de las par-

155



Yoga Nidia

tes del cuerpo que estoy nombrando, pero no las mueva. Solamente
sienta las partes y siga mi voz. No se vaya a dormir.

Tome consciencia de la mano derecha. El pulgar derecho, segundo
dedo, tercero, cuarto, quinto, toda la mano derecha, todo el brazo dere-
cho, el hombro, el iado derecho del pecho, la cintura, la cadera, toda la
pierna derecha, el pie izquierdo, los dedos del pie, el gordo, el segun-
do, el tercero, el cuarto, el quinto, los cinco dedos al mismo tiempo.

Ahora vaya a la mano izquierda. Tome consciencia del pulgar iz-
quierdo, segundo dedo, tercero, cuarto, | quinto, toda la mano izquier-
da, iodo el brazo izquierdo, el hombro, el lado izquierdo del pecho, la
cintura, la cadera, toda la pierna izquierda, el pie izquierdo, los dedos,
el primero, el segundo, el tercero, el cuarto, el quinto, los cinco dedos
al mismo tiempo.

Sient3 ios dos pies al mismo tiempo, las dos piernas al mismo tiem-
po, las nalgas, el estomago, el pecho, la espalda, los omoplatos, los dos
brazos, la nuca, la cabeza, el cuero cabelludo, la fiente, los ojos, la oreja
derecha, la oreja izquierda, la nariz, la mejilla derecha, la mejilla iz-
quierda, la boca, los labios, la lengua, los dientes, la quijada, Loda la
cara, toda la cabeza, toda la nuca, toda la espalda, las extremidades.
Todo el cuerpo... todo el cuerpo... todo el cuerpo.

Sienta el contacto entre su cuerpo y el piso. Tome consciencia de la
parte posterior de su cabeza donde toca el piso. De los omoplatos, la
parte de atras de los brazos, jas nalgas, las pantorrillas, los talones.

Consciencia de la respiracion. Sienta que csca respirando en una
burbuja hermosa y transparente. Cada vez que inhala, la burbuja se
expande; cada vez que exhala, la burbuja se contrae.

Ahora cuente el nimero de respiraciones de manera descendente
desde 10 hasta 0. Sea cuidadoso de no perder la cuenta o perder una
respiracion.

De manera alternativa, puede imaginarse la respiracién pasando
hacia adentro y hacia afuera del ombligo o hacia adentro y hacia afuera
de la fosa nasal izquierda y luego de la fosa nasal derecha.

Visualizacion de amor interno
Relaje su cuerpo y tome consciencia de su corazén en medio de su
pecho. Asegurese de que su boca permanece cerrada e imagine que

156



Précticas

estd inhalando y exhalando a través del corazon. Usted debe respirar
profundamente y estar completamente consciente de cada inhalacion y
cada exhalacion.

Imagine que el aire que esta respirando es de color dorado... es
como una llovizna... y usted esta llevando esta llovizna dorada dentro
de su cuerpo a través dei corazon y esparciéndola adentro.

Llene su cuerpo de esta llovizna dorada. Sienta que cada vez que
inhala esta limpiando todo su cuerpo con esta llovizna y ésta le esta
dando muchas cualidades buenas. Le da todo tipo de bondad, amor,
honestidad, cooperacién, entendimiento, paz y felicidad. A medida que
exhala, todas las cosas que no le gustan de usted mismo salen de su
cuerpo: infelicidad, desobediencia, ira, maldad, crueldad, disgustos...
todo esto se lo lleva la llovizna dorada.

Tome consciencia del latido de su corazon. Escuche el permanente
latido de su corazdn. Imagine que en su corazon la llovizna dorada ha
tomado la forma de un huevo dorado. El huevo dorado se abre yalli, en
su corazén, sentado sobre una hermosa flor, hay un pequefio ser, del
tamafio de-su pulgar. Este pequefio ser estad rodeado por una nube de
luz brillante. Est4 sentado muy quieto y silencioso y lo estd mirando y
enviandole su amor y su felicidad. Déjese llenar,por su amor.

Este hermoso ser le esta dando mucho amor y entre mas amor le da,
mas brillante se vuelve su luz. Le da tanto amor, que usted no lo puede
mantener todo adentro y debe enviarlo afuera a otras personas. Piense
en sus padres, hermanos y hermanas, y envieles este amor. Piense en
todas las personas enfermas, infelices y tristes en el mundo y envieles
este amor. Piense en todas las personas que no le gustan y envieles este
amor. Entre mas amor envie, mas amor le da este pequefio ser. Ahora
tome consciencia de esta habitacién en la que estan sentados. Llenen
esta habitacion con este amor que esta dentro de ustedes.

Final

Ahora traiga nuevamente su atencién al cuerpo que estd acostado en el
piso en Shavasana, la posicion del cadaver. Acuérdese de las cosas que lo
rodean y de los sonidos que llegan de afuera. Propéngase algo positivo
0 hagauna resolucién para el dia de hoy. Digala mentalmente en pala-
bras sencillas. Repitala tres veces y guardela muy profundamente. Aho-

157



Yoga Nidra

ra, lenta y suavemente, comience a mover el cuerpo. Cuando esté segu-
ro de que estd completamente consciente de lo que lo rodea, por favor,
siéntese en una posicién cdmoda con las piernas cruzadas y los ojos
cerrados y cante Om conmigo tres veces.

Nota para el instructor: después de esta practica, pida a los nifios
discutir sus experiencias con usted, preglnteles cosas como: “;Pudo
sentir el pequefio ser en su corazén? ¢Esta aln ahi? (A quién se pare-
cia? ¢De qué color era la flor sobre la que estaba sentado? ¢(Como se
siente ahora?”, etc.

Otras ideas para visualizacion guiada

Las siguientes ideas pueden ser expandidas, modificadas o utilizadas

para inspirar su propia creatividad:

1 Imagine que esta flotando en el espacio infinito, entre los planetas y
las estrellas. Visite y explore algunos planetas antes de regresar a la
Tierra.

2. Imagine que usted es un pajaro, una esponjosa nube blanda, un
avion, una cometa, un submarino, etc.

3 Imagine que usted es un zapato y trate de retomar cada paso que ha
dado en el dia.

4. Haga una visita al circo o a un festival.

5. Lea una historia fantastica de los Putafias, Las mil y una ncckes, Hans
Chrislian Andersen. u otro libro parecido.

No introduzca la secuencia de visualizacion hasta que haya alcanza-
do la relajacion de todo el cuerpo y la respiracion. La secuencia de
visualizacion debe continuar por mas de cinco minutos pues de otra
manera puede perderse la concentracion.

Consejos para los instructores
1 Adapte las préacticas de acuerdo con la edad particular y el entendi-

miento del nifio o de los nifios.
2. Si esta dirigiendo sesiones de grupo, es mejor cuando se reinen seis

o siete nifios de la misma edad.
3. Siempre que sea posible, utilice una habitacién espaciosa y aireada y
que tenga una vibracién agradable.

158



Précticas

4. Aifinal de cada sesion, haga una charla corta o pida que los nifios
dibujen, coloreen o actden lo que experimentaron durante la practi-
ca. Permita que cada nifio aporte su experiencia. Quienes son timi-
dos deben ser estimulados para que hablen sobre lo que rieron y
experimentaron. Reafirme las experiencias de cada uno y aseglrese
de que ninguno esté confundido, perdido o descontento.

Visualizaciones Alternativas

Visualizacién de la luz interior

Imagine una estrella brillante en la parte superior de su cabeza, irra-
diando rayos de energia y luz. Esta estrella ilumina todo lo que hay en
su mente, de la misma manera como la luz del sol ilumina toda la tie-
rra. Usced puede dirigir su luz interior hacia cualquier cosa que quiera
ver y esta hard que se le aparezca.

Imagine una hermosa rosa roja, brillando con el rocio de la mafiana.
La luz de su escrella estd iluminando el botdn de rosa desde adentro.
Lentamente, los pétalos comienzan a abrirse dejando ver ios delicados
estambres en el centro.

Hay muchas mas cosas hacia las cuales puede dirigir su luz interior.
Solamente nombraré unas pocas. Sin abrir jos ojos, trate de visualizar
e iluminar los diferentes objetos a medida que yo los nombro, pero no
se preocupe si no es capaz de verlos todos.

Una pelota roja de caucho, una playa de arena, conchas de colores
brillantes, pescados nadando en el agua, una cometa volando alto en el
cielo, un gato durmiendo, una mariposa entre las flores, el arco iris en
el cielo, una cascada de agua, una bomba verde, un bus de colegio,
nifiosjugando, un monje en medicacion, una montafia cubierta de nie-
ve, el amanecer, el cielo azul, nubes esponjosas, un pajaro en un arbol,
un boce en el rio, un cuadrado amarillo, un tridngulo rojo, un circulo
blanco, un punto negro.

Ahora lleve su estrella al entrecejo y trate de visualizarla alli durance
unos pocos segundos, iluminando todo su cerebro y mente y aumen-
tando su habilidad de estudiar y aprender, de lograr todo lo que quiere
hacer en la vida.



Yoga h:idra

Visualizacién de la naturaleza

Imagine que est4 afuera caminando a través de un hermoso jardin. Es
temprano en 12 mafiana y estd completamente solo. No hay nadie a su
alrededor. Solamente estd usted para disfrutar la belleza de la natu-
raleza.

Tome consciencia de la tierra debajo de sus pies descalzos. Se siente
fria y muy agradable. Ahora vea todas las plantas y arboles creciendo
fuera de la tierra a medida que usted pasa a su lado.

Escuche. Oiga el sonido fuerte de un trueno. Mire hacia arriba. El
cielo se ha vuelto muy oscuro y ha comenzado a llover. Usted estd de
pie sobre un pasto muy verde y estd mirando las gotas de lluvia que
saltan sobre las hojas del pasto. Huela la tierra mojada y sea testigo de
la tormenta i\'o le dé miedo mojarse, reldjese y deje que su cuerpo se
moje completamente, no importa. Es muy agradable estar mojado.

Ahora la tormenta ha terminado. El sol comienza a brillar a través
de las nubes. Sienta el calor del sol sobre su pie!. Vano estd mojado. Sus
ropas estan secas y se siente bien por dentro. Mire hacia el sol y sienta
su calor y energia penetrando sii piel y entrando en su cuerpo.

Ahora usted estd corriendo en el jardin. Estd muy contento y se rie
con dicha. A su alrededor, en los arboles, hay pajaros de colores brillan-
tes cantando. Escuche su melodiosa cancién a su alrededor.

Hay una brisa fresca soplando en los arboles. Escuche el viento gol-
peando los arboles y sienta que sopla contra su piel y a través de su
pelo. Inhale este aire fresco que da vida.

Volviéndose un frutal

Imagine que usted es una semilla que ha sido plantada en la tierra.
Sienta la tierra a su alrededor. Debajo de la tierra estd muy oscuro. Ha
comenzado a llover y la tierra encima de usted se estd mojando y ha-
ciendo que asu alrededor se sienta el suelo himedo y frio... el sol co-
mienza a brillar y la tierra comienza a secarse. Usted siente la energia y
el calor del sol, y quisiera verlo y experimentar su luz.

Después de un tiempo, crece una pequefia raiz que rompe la super-
ficie de la tierra. Al mismo tiempo, comienzan a salir otras raices que se
nutren de la tierra y se sostienen en ella. Continaa Creciendo hacia la
luz del sol y ahora tiene brillantes hojas verdes.

160



Practicas

Usted toma agua a través de sus raices y absorbe la luz del sol a
través de sus hojas. Estos son su alimento y usted produce oxigeno de
vida para que todos los animales y personas en el mundo puedan res-
pirar. Ahora esta produciendo grandes flores y muchas abejas estan
llegando y esparciendo polen. Tome nota del color de sus flores y de
cuéntas abejas llegan a verlo. Las abejas son sus amigas, nunca picaran
un arbol frutal. Ahora esta dando frutos. ¢Qué fruta desearia producir?
Usted tiene muchas frutas hermosas y los nifios estan llegando con sus
canastos a cosecharlas y disfrutarlas. Las frutas hacen que todos se sien-
tan muy felices. Ahora las frutas se estan cayendo a la tierra de! pisoy
se estan pudriendo en el piso. Una vez mas, usted se ha vuelto semilla,
escondida dentro de la fruta y lodo el ciclo comienza de nuevo.

161



Investigaciones' Cientificas



Suefio, Suefios y Yoga Nidra

Mientras que el estado de vigilia es conocido por todos, el estado del
Suefio no lo es tanto. Sin embargo, los investigadores modernos lian
podido determinar muchas de las funciones sicofisiolégicas y de las
caracteristicas del suefio, y sus hallazgos pueden proporcionar una base
para el analisis cientifico del yoga nidra.

El suefio es una condicién natural de descanso y relajacion generali-
zada de la mente y el cuerpo, que ocurre regularmente y que se carac-
teriza por la ausencia de pensamiento consciente, sensacion o movi-
miento. El suefio es una forma natural de prclyahara (retiro de los
sentidos) que ocurre cuando nuestra consciencia se desapega esponta-
neamente de los canales motores y sensoriales de experiencia. Cuando
la consciencia se disocia tanto de los 6rganos sensoriales (gyanendrivas)
como de los 6rganos motores (karmendriyas), gradualmente se pierde el
contacto entre la corteza sensorial y motora del cerebro y el mundo
externo. Cuando esto ocurre, la consciencia se retira progresivamente y
se redirige internamente hacia su fuente.

Las investigaciones han demostrado que durante este periodo las
modalidades sensoriales se desligan sisteméaticamente en un orden fijo,
mientras que la consciencia se dirige internamente hacia niveles méas
profundos de la mente. De acuerdo con la filosofia tintrica, esta entra-
da al suefio puede entenderse como el retiro progresivo de la conscien-
cia a través de los chakras hacia la fuente cdsmica (sahasrar). Por ejem-
plo, de acuerdo con las investigaciones, el sentido del olfato es el primero
en desligarse. En el tanlra, este corresponde a mooladhar chakra y al
elemento (tattwa) tierra. El olfato es seguido por el gusto, que corres-
ponde a rwadhisthan chakray al tattwa del agua. Después del gusto, des-

165



Yoga Nidra

aparece la capacidad visual que es la modalidad (tanmatra) de mantpur
chakra; luego, el cacto (anahal, elemento aire) y finalmente, el oido
(vishiiddhi, elemencoaAaj/La o éter). Ahora podemos entender que yoga
nidra, en el cual la consciencia de las instrucciones permanece sola,
corresponde a un estado de suefio en el limite entre la vigilia y la enso-
fiacion.

Estados de consciencia

Tanto los yoguis como los sicologos y fisidlogos reconocen la existen-
cia de los tres estados diferentes y fundamentales de la consciencia hu-
mana. Estos son los estados de vigilia, ensofiacion y suefio profundo.
Cada uno de estos, asi como también el estado limitrofe del yoga nidra,
ha sido correlacionado con patrones diferentes de actividad eléctrica
en el cerebro, como se resume en la Tabla 1

En el estado de vigilia, la mente consciente esta .vinculada activa-
mente con el medio ambiente externo a través de los canales sensoria-
les de experiencia. Durante este periodo predominan las ondas beta de
ritmo acelerado (frecuencia 13-20 c.p.s.). Durante el estado de ensofia-
cion, cuando la mente subconsciente predomina, se expresan activa-
mente los deseos reprimidos, los miedos, las inhibiciones y las impre-
siones profundamente arraigadas (samskaras). Esto se caracteriza por
las ondas theta (frecuencia 4 - 7 c.p.s.).

En el escado de suefio profundo se manifiesta la mente inconsciente,
fuente de instintos, impulsos y experiencias profundamente enterra-
das de etapas evolutivas previas. En contraste con el estado de ensofia-
cion, durante el suefio profundo desaparecen toda actividad y fluctua-
cion mentales. En este estado, los samskaras (impresiones pasadas) y los
vasanas (deseos latentes) se vuelven inactivos y la mente y él cuerpo se
paralizan. Tanto la consciencia como el prana se hacen a un lado del
cuerpo y la mente individuales y se retiran hacia la fuente creativa no
manifiesta. Durante este periodo, que en las escrituras tantricas.y
ybguicas se conoce como “la noche de Brahma" y también “el vientre
de la creacion" Qiiranyagarbha), en el EEG se ve un ritmo de onda delta
lento (frecuencia 0-4 c.p.s.), la vibracion ritmica fundamental del uni-
VErso.



Estado

Estado de

Consciencia

Vigilia

Vigilia

Yoga nidia

Ensofacion

Suefio piulando

TABLA 1

Dimension
sicoldgica

Concentrada

Relajada,
hipnagdgicas,
hipnopémpicas

Mente
subconsciente

Inconsciente

Patron
cerebral

Beta
(13-20 c.p.s.)

Alfa
(HI12c.ps)

Thela
(4-7 c.p.s)

Delta
(0-4 c.ps.)

Experiencia

Consciencia sensorial,
conocimiento externo

Prolundaincie relajado

Visiones, suefio
consciente e imagenes
arguclipicas,

liberacion de emocion.

Consciencia, percepcion
homogénea.

SealIusl) SauoIdebnsanu|



loga Hidra

El estado hipnagogico

Entre los estados de vigilia y ensofiacion existe una clara e importante
banda de percepcidn y experiencia que los sicologos han llamado "es-
tado hipnagogico". Este estado de transicion rara vez dura mas de 3a5
minutos y se caracteriza por ondas alfa (frecuencia de 7-12 c.p.s.). Esta
acompafiado de relajacion progresiva y profunda, de la liberacion de
las tensiones de postura a través del cuerpo fisico y de la pérdida de
consciencia del medio ambiente externo. A medida que el estado de
vigilia de la realidad se disuelve, es reemplazado por el estado de expe-
riencia de ensofiacion.

El yoga nidra ocurre en este umbral de consciencia sensorial y cons-
ciencia de suefio. Se entra aprendiendo a prolongar la duracién del
corto estado hipnagdgico que precede al suefio normal. En el yoga nidra
aislamos e! cerebro y nos volvemos introvertidos, mientras que mante-
nemos un grado de percepcion externa escuchando y siguiendo men-
talmente una serie de instrucciones.

Durante la practica de yoga nidra, hay apariciones periddicas de
ondas alfa intercaladas entre periodos alternados de predominancia de
ondas beca o theta. Esto significa que la consciencia estd en el limite
entre la vigilia y el suefio por un periodo prolongado, fluctuando
ciclicamente enere la exetoversion y la introversion. La extroversion lle-
va a la percepcion sensorial, vigilia, y la introversién a la ensofiacion.
Manteniéndose consciente y alerta en el estado predominantemente
alfa entre estos dos, se obtiene una profunda experiencia de relajacion
total, la cual no sélo es mucho mas benéfica que el suefio convencional,
sino que también es la puerta de enerada a estados superiores de cons-
ciencia.

El descenso al suefio

Durante el patrén secuencial-de descenso de la vigilia al suefio pro-
fundo, la frecuencia cerebral de una persona normal desciende desde
beta, pasando por theta, hasta delta. A medida que esto ocurre, la cons-
ciencia pasa de estar despierta hasta sofar, y luego a estar dormida. Sin
embargo, en el yoga nidra el proceso de descenso es diferente. Aqui las
ondas beta son precedidas de ondas alfa y el periodo de predominio de
alfa se extiende considerablemente. Puesto que el aumenco' de activi-

168



Investigaciones Cientificas

dad alfa es caracteristico de relajacion, este hallazgo implica que el
yoga nidra promueve un estado mucho mas relajado de suefio que el
que se obtiene de otro modo.

La mayoria de las personas duermen sin liberar sus tensiones mus-
culares, mentales y emocionales. Ello se debe a que se inmergen direc-
tamente del estado de ondas beta al estado de ondas delta sin platafor-
ma de predominio de alfa y total relajacion en el medio. Esta es la
razon de por qué muchas personas se despiertan cansadas por la ma-
fiana. La relajacion profunda, incluso durante el suefio, solamente ocu-
rre cuando las ondas alfa se vuelven intensas. La diferencia entre el
suefio normal y no entrenado y el yoga nidra estd en que en el yoga
nidra se desarrolla una plataforma intermedia de predominio de on-
das alfa y se desarrolla total relajacion entre la preponderancia de beta
en el estado de vigilia y el patrén de ritmo lento de delta del suefio
profundo. Por esto la calidad de descanso creado a través del voga nidra
es tan benéfica y refrescante tanto para el cuerpo como para la mente.

El yoga nidra se considera un estado de consciencia completamente
diferente del suefio. K'idra significa suefio, no importa como ni por
qué. Sin embargo, yoga nidra significa suefio después de liberarse de
todas las cargas.. Es la experiencia de relajacion absoluta.

Vislumbrando la mente total

La mayoria de las personas pierden la consciencia durante los prime-
ros minutos en que entran en el estado de suefio. Sin embargo, es posi-
ble extender esta importante fase de transicién en las puertas de! sue-
fio de manera que se preserve el hilo de la consciencia. Esto nos capacita
para experimentar el estado de ensofiacion con nuestra percepcion
consciente intacta.

El resultado mas importante del yoga nidra es la armonia e integra;
cion total entre todos los niveles de consciencia. Quien perfecciona el
yoga nidra trasciende los tres estados iniciales de consciencia y entra en
un cuarto estado unitivo méas alla de la consciencia individual, una in-
mersién en la consciencia universal. En términos religiosos, esta expe-
riencia se conoce como liberacién o realizacion de Dios, pero en el yoga
y en el tantra la conocemos como la experiencia de la mente total en
operacion.

169



Yoga Nidra

Para la mayoria de las personas, los contenidos de la ensofiacion y
de los estados de suefio profundo se vislumbran sélo de manera casual
mediante la mente consciente a través del recuerdo ocasional dé un
suefio, trance o vision. Incluso esto es frecuentemente tan simbdlico y
arquetipico gque no es entendido por la mente consciente y por lo tanto
permanece aislado.

Como resultado de esto, el hombre corriente vive solamente dentro
del altamente restrictivo compas de la mente consciente, sin darse cuenta
de sus necesidades profundas, capacidades y atributos. Porque su cons-
ciencia esca fragmentada, es incapaz de manejar los vastos recursos de
conocimiento que hay dentro de si mismo. Privado de un método para
reintegrar la experiencia siquica de los estados de suefio y ensofiacion a
su percepcion consciente, el hombre moderno permanece incapaz de
entender todos los niveles de su consciencia. No sabe quién es 0 a don-
de va, y esto es realmente la causa de codo su sufrimiento. Sélo por esto
es incapaz de aceptar y vivir de manera armonica consigo mismo. ¢Como
puede entonces esperar entender y vivir en paz con los demas?

El yoga nidra es un medio de contactar la fuente del autoconocimiento
e inspiracion que yace dentro de cada persona. Es una técnica de "en-
sofiacion autoinducida” en la cual la casa del tesoro de nuestra propia
consciencia puede iluminarse sistematicamente, explorarse y luego uti-
lizarse para enriquecer nuestra vida diaria.

Controlando el proceso de ensofiacion

Los suefios se originan como patrones de energia debidos a un desper-
tar, una liberacion o una explosion en el cuerpo siquico. Ellos vienen
por si solos y en el yoga nidra.incluso precipitamos esta liberacién. Una
vez que se ha alcanzado determinado estado en la vida espiritual, es
posible cambiar los suefios cuando se estan llevando a cabo y crear
verdaderamente nuestro propio suefio. Sin embargo, para hacerlo, de-
bernos ser capaces de mantener la consciencia dual del sofiador y del
suefio, de manera que mientras estamos sofiando sepamos que esta-
mos sofiando. La habilidad de ser tescigos de esta consciencia de enso-
fiacion es una forma dinamica de pratyahaTa.

170



Investigaciones Cientificas

El despertar cerebral

Los investigadores proponen ahora que si la subyacente consciencia de
testigo puede mantenerse durante la experiencia del suefio y la enso-
flacion, ocurrira un cambio evolutivo fundamental en el sistema nerio-
so central y su operacion. Este cambio esta acompafiado por la expe-
riencia de un cuarto estado de consciencia completamente diferente en
el que estados de percepcion sutiles de ensofiacion, incluyendo las di-
mensiones astrales, siquicas y causales, se experimentan al mismo tiempo
que el estado normal de vigilia de la percepcion sensorial.

Este cuarto estado superconsciente, que incluye la consciencia si-
multanea de la vigilia, ensofiacién y los estados profundos de suefio
pero que no se afecta con ellos, se ha descrito claramente en los textos
ybguicos durante miles de afios y se conoce como tunya. Sin embargo,
ha permanecido insondable y era desconocido para los investigadores
hasta hace poco, cuando fue claramente demostrado en el laboratorio.

Neurofisioldgicamencc, este estado de consciencia superior se ve en
la operacion electrofisiolégica del cerebro como una operacién aumen-
tada de la corteza superior, el testigo o "cerebro consciente”, unido al
estado aumentado de control y despertar reducido de los centros limbicos
del "cerebro emocional"”. Esto se manifiesta en la evolucidn de la perso-
nalidad humana poseedora de niveies aumentados de consciencia in-
terna y externa, cou disminucion simultanea de la hipersensibilldad
emocional.

Por lo tanto el yoga nidra inicia un continuo proceso de aumento de
autoconsciencia, el cual esta acompafiado de un replanteamiento de
los propios mecanismos de regulacion de la consciencia en el cerebro,
lo que se refleja en una mayor estabilidad auténoma, mayor control
emocional y creciente consciencia del destino.

Experimentos con Swami Rama

Evidencia experimental sobresaliente de la habilidad del yoga para
ensefiar control sobre diversos estados de consciencia, como se eviden-
cia mediante la habilidad de controlar las ondas cerebrales, fue regis-
trada por primera vez en el Wenninger Foundation, en Kansas (USA)
en 1977 (*1). Bajo la direccién.del Dr. EImer Creen, los investigadores
utilizaron un electroencefalograma para registrar la acdvidad de onda

171



Yoga Nidra

cerebral de un yogui hindd, Swami Rama, mientras que progresiva-
mente.relajaba su estructura fisica, mental y emocional a través del
yoga nidra.

Lo que registraren fue una revelacién para la comunidad cientifica.
El swami demostrd la capacidad de entrar a voluntad en diferentes
estados de consciencia, como se evidencié mediante admirables cam-
bios en la actividad eléctrica de su cerebro. Después de relajarse en el
laboratorio, primero entraba en el estado de yoga nidra, produciendo
una descarga de 70 por ciento de ondas alfa durante un periodo prede-
terminado de cinco minutos, simplemente imaginando un cielo azul
vacio con nubes blancas flotando ocasionalmente.

En seguida, Swami Rama entr6 en un estado de ensofiacion acom-
pafiado por lentas ondas checa durante el 75 por ciento del subsecuen-
te periodo de prueba de cinco minutos. Este estado, el cual méas tarde
describi6 como "ruidoso y desagradable”, lo logré6 mediante "quietud
de la mente consciente y dejando aflorar la subconsciente”. En este
estado tuvo la experiencia interna de deseos, ambiciones, recuerdos e
iméagenes pasadas en forma arquetipica que se originaban
secuencialmente del subconsciente y del inconsciente con rapidez, ocu-
pando cada una toda su percepcion.

Finalmente, el swami entré en un estado (inconsciente) de suefio
profundo, como se verifico por la aparicion del patron caracteristico de
ondas delta de ritmo lento. Sin embargo, permanecié perfectamente
consciente durante todo el periodo experimental. Luego recordé los
diversos eventos ocurridos en el laboratorio durante él experimento,
incluyendo todas las preguntas formuladas a él por uno de los cientifi-
cos durante el periodo profundo de ondas delta en el suefio, mientras
que su cuerpo yacia roncando suavemente.

Tan admirable maestria sobre los patrones fluctuantes de conscien-
cia no habia sido demostrada previamente en condiciones estrictas de
laboratorio. La capacidad de mantenerse conscientemente perceptivo
produciendo ondas delta y experimentando suefio profundo es una de
las indicaciones del estado superconscience (turiya). Este es el estado
superior del yoga nidra donde las barreras convencionales entre los
estados de vigilia, ensofiacion y suefio profundo se levantan, revelando
la simultanea operacion de la mente consciente, subconsciente e in-

172



Investigaciones Cientificas

consciente. El resultado es un solo, iluminado estado de consciencia y
una personalidad perfectamente integrada y relajada. Quienes han rea-
lizado este estado no suefian, tienen un estado de ser que no se altera.
Para ellos estar despiertos o estar sofiando es lo mismo porque siempre
estan experimentando el cuarto estado espiritual de la superconsciencia.

Superconsciencia

En el pasado, este estado de superconsciencia siempre se consideré en
términos religiosos y misticos, pero ahora ha sido reconocido y definido
como una realidad fisioldgica. Los sicologos modernos, como Carijung,
han llegado a definir este estado como 'a inmersion en el inconsciente
colectivo. Las investigaciones actuales en parasicologia, el fenémeno
psi y la sicotronica estan proporcionando evidencia experimental de
que "la mente universal”, una sencilla matriz subyacente de conscien-
cia, en realidad existe.

173



Educando Toda la Mente

El yoga nidra no es so6lo un método efectivo de liberar tension e inducir
descanso Yy relajacidn sicoldgicas. Actualmente, los experimentos estan
revelando que es también un medio extremadamente eficiente de au-
mentar la capacidad de aprendizaje. El yoga nidra promete revolucio-
nar los procedimientos de ensefianza en las décadas venideras, capaci-
tando a los estudiantes de todas las edades a asimilar el conocimiento
espontaneamente, sin esfuerzo.

Algunos nifios desean aprender, pero su mente consciente es débil o
no es receptiva. A'través del yoga nidra pueden absorber el conoci-
miento a través de la mente subconsciente. La capacidad de aprendi-
zaje de un nifio que practica yoga nidra se mejora considerablemente.
Es sorprendente como, de hecho, vemos nifios que leen libros y resuel-
ven problemas matematicos que antes les eran demasiado dificiles.

El sistema ydguico de educacion

Existen varios procesos a través de los cuales puede implantarse el co:
nocimiento en el cerebro humano. Durante las Gltimas décadas se han
introducido muchos métodos al sistema educativo. El mas comun, claro
estd, es la ensefianza en el salon de clase utilizando recompensas y cas-
tigos. El profesor dicta una clase y el estudiante trata de entenderla. Si
el estudiante es inteligente, obtiene una buena calificacién y si no lo es,
saca mala noca. Este es quizas un sistema de ensefianza, pero definitiva-
mente no es un siscema de educacion. La educacién real debe formar el
comportamiento de la mente y el cerebro, e incluso las formas de ense-
fianza introducidas en las Ultimas décadas fallan en lograrlo. En la



Investigaciones Cientificas

mayoria de ellas, el proceso de aprendizaje se lleva a cabo a nivel inte-
lectual. En e! sistema ydguico, sin embargo, el proceso de impartir co-
nocimiento es un asunto espontaneo, el cual se realiza a niveles mas
profundos de la mente.

En cada momento de nuestras vidas, desde el nacimiento, estamos
constantemente recibiendo impresiones, pero estas no se registran en
el cerebro de la misma forma como entraron; se registran en la forma
de vibraciones simbdlicas. Por lo tanto, cualquier sistema real de educa-
cion debe tomar la naturaleza simbdlica de la mente en consideracion.

No existe persona alguna a la que no pueda ensefiarsele utilizando
métodos simbolicos. Esta forma de ensefianza es especialmente apro-
piada para el tipo de estudiante perezoso o lerdo. Los conceptos inte-
lectuales pueden explicarse directamente a un nifio inteligente porque
éste es capaz de entenderlos, pero aun nifio lerdo no puede ensefiarsele
de este modo porque su mente consciente, su intelecto, es incapaz de
recibir informacion directamente. El conocimiento debe ser transmiti-
do en forma simbdlica directamente a su mente subconsciente, y este es
precisamente el papel que desempefia el yoga nidra en la educacion.

Aumentando la funcion de la memoria

El yoga nidra es un sistema que ha sido adoptado por muchos educado-
res pioneros como un método para mejorar el recuerdo consciente y asi
incrementar la memoria y la capacidad de aprendizaje. Existen dos
factores envueltos en el proceso de la memoria. El primero es la habili-
dad del cerebro para absorber informacion y el segundo, la de recordar
la informacion. El yoga nidra trabaja en ambos niveles, estableciendo
un estado de receptividad méaxima en la mente subconsciente y simul-
tdneamente, un estado de percepcion.

La posibilidad de asimilar conocimiento mientras estarnos dormi-
dos y recordarlo cuando estamos despiertos se denomina hipnopedia y
depende de la capacidad de la mente de absorber pasivamente el cono-
cimiento mediante sugerencias cuando esta en el estado de relajacion.
Esto no es inexplicable si podemos acepcar que en todo momento, in-
cluso durante el suefio, permanece una dimensién de consciencia que
esta alerta y consciente. Como un testigo pasivo, graba continuamente
todos los eventos y percepciones de nuestra vida diana a medida que
pasan, incluso aquellos que no percibimos conscientemente.

175



ibga Niara

Un ejemplo, desconocido por nosotros, es que la facultad auditiva
estd grabando continuamente todo sonido que le llega. Estas impresio-
nes se guardan en los vastos bancos de memoria de nuestro computa-
dor de materia gris, la corteza cerebral. Aqui estan destinados a perma-
necer latentes e inasequibles a menos que podamos encontrar un método
para recordarlos. El método para recordar estos registros adormecidos
es un estimulo adecuado durante el estado de vigilia ordinario. Por
ejemplo, un adulto que escucha una melodia particular puede repenti-
namente llenarse de recuerdos olvidados de su nifiez.

De la misma manera, la informacion grabada por la mente subcons-
ciente durante el yoga nidra puede ser recuperada con un estimulo
apropiado. En este caso, el estimulo es releido o repasado durante el
estado de vigilia, del mismo material que fue asimilado durante el
suefio.

El yoga nidra integra los hemisferios

Los investigadores proponen que el yoga nidra es un estado apropiado
en el que se aprende algo nuevo porque se emplean los dos hemisferios
del cerebro: el izquierdo, logico, consciente y el derecho, no légico,
subconsciente. En el salén de clase tradicional, a los alumnos se les
motiva para que presten atencion (funcién del hemisferio izquierdo),
pero mientras tratan de absorber lo que el instructor esta diciendo, su
mente subconsciente (hemisferio derecho) estd continuamente regis-
trando sefiales que no tienen nada que ver con la tarea de aprender que
estd a la mano. Sin embargo, en el yoga nidra, las sefiales que recibe el
subconsciente se reorganizan de tal manera que toda ja mente es recep-
tiva a ellas. Por lo tanto, una mayor parte del cerebro estd enfocada, sin
esfuerzo, en el aprendizaje.

La musica es un medio muy efectivo en lo que a esto se refiere.
Mientras se escucha musica apropiada, un estudiante sin entrenamien-.
to musical escucha con el hemisferio derecho, que domina sobre el he-
misferio izquierdo l6gico y analitico. Esto permite por ejemplo, al mis-
mo tiempo, insertar en el subconsciente una leccidn crucial de idioma.
Més tarde, cuando la leccion se vuelve a leer en el estado corriente de
vigilia, tanto el hemisferio izquierdo l6gico como el derecho subcons-
ciente se tornan activos para integrar y expresar el conocimiento re-
cientemente adquirido.

176



Investigaciones Cientificas

Aplica’Ki“ s del aprendizaje sin esfuerzo

Los métodc?V, 1" *d Gt . hacen uso de este estado estan
produciendo resuitidos*espectaculares. Educadores innovadores como
el Dr. Georgi Lozanov, sicologo bulgaro, director y fundador del Institute
of Suggestopedy en Sofia, esrd”milizando ejercicios parecidos al yoga
nidra para crear una atm”e”u en la cual se obtiene conocimiento sin
esfuerzo, que luego pncfde'fecordarse sin blogueo. *(1)

Reconociendo que el estado de percepcion activa y relajada en los
estudiantes despierta el deseo-de aprender, mejora la memoria y redu-
ce las inhibiciones, Lozanov ha inventado un procedimiento de ense-
flanza que transforma totalmente el medio ambiente tradicional del
salon de clase. Los estudiantes se instalan comodamente en poltronas y
el profesor crea gradualmente una actitud espontanea de percepcion,
alternando cuidadosamente juegos, dibujos, cantos, relajacion, practi-
cas de respiracién y musica. A medida que avanza la clase, los estudian-
tes asimilan sin esfuerzo grandes cantidades de conocimiento especifi-
co, el cual, en condiciones convencionales de clase, seguramente
originaria esfuerzo, cansancio y pérdida de concentracion.

Utilizando esta técnica, Lozanov ha podido ensefiar idiomas extran-
jeros en una quinta parte del tiempo del que se requiere mediante mé-
todos convencionales. Sus procedimientos de investigacion indican que
el fenomeno del poder excepcional de recordar t incluso la memoria
fotografica (llamada hipermnesia) puede desarrollarse sistematicamente
bajo la condicién gemela de relajacion profunda y percepcion esponta-
nea que caracterizan el estado de yoga nidra. Estudios del electroence-
falograma sobre los patrones de onda cerebral de estudiantes durante
estas sesiones, confirman que el estado de percepcién pasiva que se
genera es una combinacion de estos dos factores. Esta es la clave del
éxito de la técnica.

Los sicologos de la Universidad de la Florida en Estados Unidos han
demostrado claramente la efectividad de esta forma de ensefianza de
idiomas. Durante un periodo de 5 dias pusieron una grabacion de
sustantivos irososjunto con su equivalente inglés a un grupo de 20 estu-
diantes dormidos, ninguno de los cuales tenia conocimiento previo de
ruso. El monitoreo del electroencefalograma de la actividad cerebral
aseguraba que el estado normal de percepcidn consciente se habia perdi-

177



Yoga Nidra

do. La casa promedio de retencion fue. de! 13 por ciento, siad.tras que
la mas alca fue del 30 por cientfp ioniuo qu.rfiraz.ga. ique el proceso
subconsciente de aprendizaje si sucede. Es mas.'idV'puncajes promedio
de retencién aumencaron de un 10 por ciento en las primeras tres no-
ches a un 17 por ciento en las dlcim” ; hoches, mostrando que el
aprendizaje durante el suefio mejora A..riempo.

En el Canada, donde los funcionarios civiles-deben hablar tanto fran-
cés como inglés, el Public Service ha adoptado la técnica de aprendiza-
je de Lozanov con sorprendentes resultados. No solamente el aprendi-
zaje de idiomas es cinco veces mas efectivo sino que de acuerdo con el
Dr. Gabriele Réele, quien dirige el programa, “el sistema beneficia la
totalidad de la persona. No solamente desaparecen con frecuencia sus
problemas sicosomaticos (doiores de cabeza, estdmago, colicos, ansie-
dad), sino que vemos que toda su personalidad se desarrolla; se vuelve
ma&s seguro, mas creativo y se expresa mas facilmente”. (*2)

Profesores de colegio en varios paises estan utilizando el yoga nidra
para aumentar las capacidades de receptividad y atencién y para des-
pertar el gozo de aprender en sus estudiantes jovenes. Han reportado
que técnicas como la rotacién de la consciencia y la visualizacion au-
mentan la capacidad de relajacion e interés de los nifios (*3). La fatiga
y el aburrimiento se evaporan en el medio ambiente nuevo y relajado
que los motiva a desarrollar dentro de si una necesidad interna sélida
de autodisciplina y descubrimiento interior. Los nifios absorben un
método de relajacién espontanea que pueden utilizar siempre que se
sientan fatigados o deprimidos.

El desarrollo siquico en los nifios

Se ha encontrado que la receptividad siquica y la percepcion
extrasensorial aumentan con la relajacién (*4). Por lo tamo, el yoga
nidra es quizas la técnica mas efectiva del yoga para precipitar la expe-
riencia de las dimensiones siquicas e intuitivas que yacen mas alla de la
barrera de la consciencia sensorial.

La capacidad de un nifio de “ver" la pantalla mental sin tensién y
dificultad es asombrosa. Muchos nifios, cuando se deja que utilicen sus
propios métodos, tienen la habilidad de “habitar" simultaneamente en
el reino adulto objetivo de percepcidn y en una dimension interna de

178



Investigaciones Cientificas

experiencia en la que amigos imaginarios y guias los aconsejan a través
de un extraordinario desfile de eventos cada dia. Es mas, pueden cam-
biar de esta privada dimension interna a la realidad adulta sin esfuerzo,
siempre que los padres o profesores se lo pidan.

De acuerdo con la sicofisiologia yoguica, esto es posible porque cjna
cliakra, el centro'de comando o el asiento de !a intuicion contactado en
el entrecejo, es naturalmente funcional en nifios pequefios. Este "tercer
0jo" dirigido internamente que proporciona acceso rapido a los esta-
dos superiores de percepcidn consciente, corresponde a la glandula
pineal, situada en la parte superior de la columna vertebral en el centro
del cerebro (*5).

Hasta los ocho afios, esta glandula permanece grande y funcional,
ejerciendo una influencia controladora sobre el comportamiento secre-
torio de la glandula pituicaria. Sin embargo, este control se suspende
gradualmente cuando ocurre e! proceso de la pubertad. La pituitaria
asume entonces un papel auténomo como la glandula maestra del sis-
tema endocrino, activando las glandulas reproductoras e iniciando la
aparicion del comportamiento sexual maduro.

Con la aparicidén de la vida adulta, la glandula pineal generalmente
se vuelve nada méas que un remanente calcificado y asi también la expe-
riencia de percepcion del nifio de la dimensidn superior se vuelve sélo
un recuerdo leve. La capacidad de la nifiez de visualizar y fantasear a
voluntad se pierde virtualmente en la vida adulta actual, privando al
hombre moderno de los dones de una personalidad creativa, dejando-
lo socialmentc aislado, negandole el consuelo de la autoexpresion emo-
cional y haciéndolo por consiguiente altamente susceptible a enferme-
dades sicosomaticas mayores.

El yoga nidra tiene un pape! vital que desempefiar en asegurar la
futura salud sicoldgica y bienestar de los nifios que estan creciendo en
la cultura tecnoldgica urbana. Sus imagenes de la naturaleza y los ani-
males llegan como un aire fresco a los nifios de la ciudad, privados de
un paisaje verde y del campo, que viven en la dura realidad de concreto
de la ciudad.

Es mas, la actual era audiovisual en la que el nifio crece, rodeado de
radio, television, libros de historietas y pantallas de cine, causa una
paraddjica degeneracion de su propia funcion imaginativa

170



Yoga Nidra

autogenerada. Esto se debe a la influencia de las innumerables imége-
nes que llegan del medio ambiente externo, las cuales estereotipan las
capacidades propias del nifio, impidiendo el flujo natural y el desarro-
llo de la percepcidn interior y del conocimiento intuitivo. Sin embargo,
ei yoga nidra es el antidoto ideal; preserva y aumenta sus habilidades
naturales y desarrolla las facultades creativas del nifio de manera es-

ponténea y sin esfuerzo.

180



Contrarrestando la Tensién.

Una investigacion realizada por el Australian Federal Health Department
en 19S50 revel6 que el estrés es el aspecto de la vida moderna que mas
conscierne a la gente. Es claro que la vida se ha suelto tan compleja,
enajenante y confusa que muchas personas actualmente encuentran
muy dificil desacelerarse, relajarse y desenredarse aun cuando tienen
la oportunidad de hacerlo..

La preocupacioén constante de “lograr las metas" econdémicas, unida
a las tensiones y frustraciones de la moderna vida marital, social, fami-
liar y comunitaria, frecuentemente transforman la vida en una olla de
presion sin valvula de escape. Cuando la olla explota, aparece el colap-
so mental y la enfermedad fisica.

La respuesta al estrés
Los estados de ansiedad, depresion, frustracidn e ira estdn acompafa-
dos de una variedad de respuestas fisicas que incluyen palpitaciones,
sudor excesivo, diarrea, indigestion, dolor de cabeza y debilidad. Estas
respuestas son el resultado de un complejo proceso mediante el cual los
sistemas sicologicos del cuerpo se adaptan al estrés. Este proceso ha-
sido llamado “la respuesta al estrés" por investigadores pioneros corno
el Dr. Hans Selye (*1) de Canadé e incluye estados de ritmo cardiaco
acelerado y aumentos de presidén sanguinea, tensiones musculares y
niveles de cortisona y noradrenalina en la sangre.

Cuando persisten las condiciones estresantes, la resistencia del cuer-
po desaparece y alteraciones como el desequilibrio en el sistema ner-
vioso autéonomo, en las glandulas endocrinas y en la composicion gui-



Yoga Nidra

mica y hormonal de la sangre se vuelven permanentes, con el cada vez
mayor funcionamiento inadecuado de todos los 6rganos y sistemas del
cuergo.

El trabajo del Dr. K.N. Udupa, de Bafares Hind( Univcrsity (India),
sugiere que los problemas relacionados con el estrés evolucionan gra-
dualmente a través de cuatro etapas'reconocibles (*2). imcialmente,
cambios sicolégicos como ansiedad, irritabilidad e insomnio aparecen
debido a la sobreestimulacién del sistema nervioso simpético. En la
segunda etapa aparecen sintomas fisicos claros como por ejemplo la
tension arterial alta, el ritmo cardiaco acelerado o el aumento de la
movilidad intestinal. En la tercera etapa aparecen desequilibrios fisicos
y bioquimicos mas profundos y hay evidencia clinica del mal funciona-
miento de los 6rganos. Finalmente se detectan lesiones, con frecuencia
irreversibles, con sintomas severos que requieren manejo quirdrgico o
farmacoldgico a largo plazo.

El yoga nidra contrarresta el estrés

Actualmente los médicos prescriben el yoga nidra en muchos paises
tanto como terapia preventiva como curativa en las primeras tres eta-
pas de las enfermedades relacionadas con el estrés. Adicionalmente, es
una ayuda en el manejo de desérdenes sicosomadcos que han progre-
sado a una etapa severa o estructuralmente irreversible. Aqui el yoga
nidra proporciona un alivio sintomético efectivo, alivia la depresion y la
ansiedad prolongada, y ayuda a quien la padece a reconocer y aceptar
su condicion y crear la accitud mas favorable hacia ella.

Las deficiencias del estilo de vida tecnoldgico moderno estan siendo
reconocidas por muchas personas sensibles, incluyendo médicos, los
cuales estdn buscando un método cientifico eficiente para conseguir
relajacion profunda y sistematica. El yoga nidra, que es orientado
subjetivamente y dirigido internamente, es una magnifica ayuda pues
proporciona tanto un retiro tranquilizador como un efectivo elemento
para afrontarlo. Muchas personas que eran tensas, aisladas y frustradas
han reportado que modificando su estilo de vida para incluir diaria-
mente el yoga nidra, han transformado totalmente su aciicud y aumen-
tado considerablemente su aprecio y experiencia de la vida.



investigaciones Cientificas

La respuesta a la relajacion

El estado del yoga nidra pareceria reflejar una respuesta integrada del
hipotdlamo, dando como resultado una menor actividad nerviosa sim-
pética (excitante) y un aumento de la funcion parasimpética (relajante).
Esta “respuesta relajante™ puede verse corno la contraparte inversa de
la llamada respuesta de “lucha o huida". Este bien conocido estado de
Superactividad simpatica del hipotalamo y de la red endocrina prepara
al cuerpo para la accion protectora inmediata en respuesta a peligro
inminente. Es un remanente de la vida tribal ancestral, cuando la exis-
tencia fisica estaba amenazada constantemente.

Desafortunadamente, este mecanismo se ha convertido en un impe-
dimento para el individuo promedio de hoy, quien no ha alcanzado
ningun grado de control auténomo. Con frecuencia, las condiciones
altamente estresantes de la vida moderna urbana hacen que este meca-
nismo de afrontar la emergencia permanezca activado de manera per-
manente. Esto produce efectos nocivos a corto y largo plazo. Estudios
de investigacién sugieren claramente que este mecanismo, que fue de-
finido por Cannon desde 1S31, es la patogénesis de hipertension ai ferial
y muchos de los otros problemas mentales y sicosomaticos que afronta
la sociedad moderna

El nivel de relajacion que se alcanza con el yoga nidra ayuda a ami-
norar los efectos nocivos de esta respuesta. Se fia demostrado que la
practica regular del yoga nidra induce una significativa disminucion
tanto de la presion sanguinea sistdlica como de la diastdlica en pacien-
tes hipertensos, y también altera los niveles circulantes de hormonas de
estrés, adrenalina y cortisol, las cuales son secretadas por las glandulas
renales.

El yoga nidra pareceria funcionar cambiando la reaccién
neurohumoral al estrés, creando condiciones somaticas esencialmente
opuestas a las que origina la hiperactividad simpatica. Durante el yoga
nidra, los 6rganos y sistemas del cuerpo consiguen descanso profundo
y fisiologico y se activan los mecanismos poderosos, inherentes y
regenerativos del cuerpo. Como resultado, los tejidos del cuerpo son
fisioldgicamente fortalecidos contra el estrés, volviéndose menos sus-
cepdbles a su influencia dafiina. La profunda experiencia de relajacion
muscular, menea! y emocional que se alcanza en el yoga nidra propor-



yoga Nidra

dona un equilibrio de las energias siquicas y virales dentro de los cana-
les siquicos (nadis) de energia subyacentes en el cuerpo fisico. El libre
flujo de estas energias forma la base de la 6ptima salud fisica y mental.

Aumentando la resistencia al estrés

El objetivo final del yoga nidra va mucho mis alld de combatir influen-
cias estresantes y rectificar los desequilibrios creados por mal manejo
del estrés. Los rishis, quienes formularon primero las practicas, no tu-
vieron en cuent2 las complejidades de la vida moderna. Disefiaron el
yoga nidra como el camino directo para alcanzar la realizacion (samadhi).
Samadhi no es un estado de trance, de letargo o pasividad como muchas
personas creen. El término autorrealizacion sugiere una experiencia
pasiva, pero el samadhi es un estado de actividad dinamico y de
autoexpresion.

La vislumbre de samadiii que obtiene el practicante de yoga nidra es
suficiente para trasformarlo del estado de victima del estrés al de ven-
cedor en lavida. Ademas de volverse "resistente al estrés” en medio de
las presiones, las inseguridades y dificultades de la vida moderna, el
practicante aprende a prosperar con esas mismas dificultades, tensio-
nes y circunstancias adversas que llevan a otros al borde de la angustia
mental, autodestruccion emocional y colapso fisico. Este es el gran se-
creto del yoga nidra; no es solo un medio para manejar el estrés, sino
que ademas proporciona un método para transformar y utilizar positi-
vamente la tension como un peldafio hacia una mayor percepcion, efi-
ciencia y realizacién en la vida.

El camino del éxito
El yoga nidra puede utilizarse para manejar el estrés anticipado me-
diante un proceso de "vivir por adelantado”. Todo detalle predecible
de un evento o encuentro estresante puede ensayarse en la imagina-
cién como si estuviera llevandose a cabo perfectamente. Esta es una de
las précticas yoguicas mas importantes para tener éxito en la vida.

lia preocupacion se origina al desear alejar una situacion estresante.
Esto sélo aumenta la tension y la exagera hasta el punco de perder la
confianza, tener una neurosis de ansiedad, enfermedades sicosomaticas

184



Invatigaacn.es Cientificas

y fracaso en lavida. Sin embargo, incluso cuando la voluntad falla, la
imaginacion tiene éxito.

Utilizando la fuerza positiva de la imaginacion y dirigiéndola cons-
cientemente hacia el futuro, puede planearse un curso de accién que
no dé espacio para el fracaso. Los resultados impredecibles se transfor-
man en inevitable éxito, y la vida se vuelve un proceso de "actuacion
consciente”.

En afios recientes este proceso ha sido reconocido por deportistas y
entrenadores famosos quienes lo estan utilizando para mejorar su des-
empefio y conseguir medallas de oro 3). Sin embargo, hasta ahora, el
verdadero potencial del yoga nidra como una técnica de autorrealizacién
solo lia sido levemente vislumbrado; puede transformar cada evento y
situacion de la vida, sin excepcion, en'un afortunado suceso.

185



Controlando los Centros del Cerebro

El mecanismo preciso mediante el cual actla el yoga nidra sobre el
cerebro para inducir relajacion a través de todo el sistema nervioso y
aumentar los niveles de resistencia de los sistemas fisiologicos se ha
vuelto un area importante de investigacion. Diversos grupos de investi-
gadores han definido este estado de percepcion relajado de manera
diferente, incluyendo "estado hipnagdgico”, "la entrega creativa" y la
"respuesta a la relajacion”. Cada uno se refiere al mismo proceso del
yoga nidra, al estado de relajacion sicofisioldgica profunda y al descan-
so metabdlico donde parecen ocurrir liberaciones fundamentales yajus-
tes en los mecanismos de. control del sistema nervioso auténomo. e

Muchos de los parametros fisioldgicos de esta experiencia han sido
identificados en experimentos cientificos. Estos incluyen frecuencias al-
teradas de los ritmos eléctricos del cerebro, disminucién del ritmo
sistlico y diastolico de la presion sanguinea, niveles alterados de “hor-
monas de estrés" circulantes incluyendo adrenalina y cortisol de las
glandulas suprarrenales y disminucion de la actividad del sistema ner-
vioso simpatico como se refleja en el aumento de la resistencia galvanica
de la piel (GSR). Pruebas sicol6gicas han mostrado una baja en el indi-
ce de neurosis, aumento en la capacidad de concentracion y mas altos
niveles de bienestar fisico y mental. Durante el yoga nidra pareceria
ocurrir una liberacién de energias curativas inherentes al esquema
sicofisiologico total y esto se ha vuelto tema de muchas de las actuales
investigaciones.

El papel que desempefia el hipotdlamo
La evidencia experimental sugiere que el estado de yoga nidra repre-
senta una respuesta integrada del hipotalamo, la region del cerebro

186



investigaciones Cientificas

que sirve de centro de control de todo el sistema nervioso autonomo.
Esta pequefia area en la parte anterior del cerebro desempefia dos pa-
peles vitales: integra las funciones sicosomaticas y sornatosiquicas y es
responsable de mantener la homeostasis.

El hipotalamo recibe la informacién del medio ambiente externo a
través de las &reas sensorio-motoras de la corteza cerebral. También
recibe informacion de las dimensiones mas sutiles de existencia a través
de varias otras “areas silenciosas" en la corteza cerebral. Tanto los esti-
mulos del medio ambiente como los estimulos siquicos internos jlega-
dos a través del hipotdlamo inician reacciones mentales y emocionales
por medio de todos los sistemas fisiol6gicos del cuerpo.

El hipotdlamo también esta directamente conectado con muchas otras
areas importantes del cerebro. Estd generosamente enervado por fi-
bras nerviosas de los "centros emocionales” del sistema limbico y el
nucleo amigdalino en la base del cerebro. Através de este vinculo, nues-
tras respuestas fisioldgicas y hormonales estdn directamente
influenciadas por nuestras emociones.

£1 hipotalamo también forma parte del sistema reticular activante
ascendente (RAS), la parte del cerebro responsable de los patrones de
suefio, ensofiacion y vigilia. Al parecer, a través de este mecanismo se
regulan los patrones alterados de suefio observados en les practicantes
de yoga nidra.

El papel que desempefia la gldndula pituitaria
La pituitaria es una protuberancia de dos I6bulos en la superficie baja
del cerebro. Cuelga suspendida debajo del hipotdlamo a través del tronco
infundibular. Hasta los 8 afios permanece bajo el control de la glandula
pineal, pero a medida que esta decae, la pituitaria asume el papel prin-
cipal como la glandula maestra de control de toda la red endocrina.
El comportamiento de la picuitaria y los patrones de secrecion estan
directamente influenciados por niveles de actividad mental y emocio-
nal modulados en el hipotalamo. Esto sucede a través de cantidades
mdiminutas de neurosecreciones vitales que fluyen por los largos axones
secretorios del tronco infundibular desde los nicleos del hipotalamo
hasta el 16bulo posterior de la glandula. Es asi como la picuitaria recibe
mensajes de neurosecrecion del hipotalamo y responde secretando sus
diversos productos hormonales directamente-al cérreme sanguineo.



Yoga Niara

Escés vicalcs hormonas pituitarias, cerca de 20 en nimero, son res-
ponsables de integrar armonicamente los comportamientos emociona-
les e instintivos del cuerpo con los deseos, anhelos, ideales y aspiracio-
nes conscientes. Viajando a través de la sangre a sus respectivos destinos,
pequefias concentraciones de estas neurohormonas extremadamente
potentes, Ilamadas “factores de liberacion", activan y controlan todas
las glandulas del sistema endocrino, incluyendo la tiroides, las gonadas
(testiculos u ovarios) y las suprarrenales.

De esta manera, las hormonas pituitarias estan involucradas en to-
dos los aspectos de la vida en e! cuerpo fisico. Esta es la razén de por
qué se hace tamo énfasis en la sicofisiologia de esta glandula en la
ciencia del kundalini yoga. Las funciones de la pituitaria, reguladas por
la glandula pineal, estan reconocidas en el kundalini yoga como aque-
llas de! ajna chakra. El yoga nidra es uno de los métodos méas poderosos
para despertar este centro siquico.

El centro de comando

En el kundalini yoga y en toda la ciencia del tantra, se reconoce dajna
chakra como uno de los mas vitales centros siquicos en la estructura mas
sutil del cuerpo préanico que estd debajo del esquema material burdo.
Es reconocido como el integrador de las esferas de actividad mental
(interna) y fisica (externa) en las que operamos simultaneamente; tam-
bién se le ha denominado el “centro de comando" o el “chakra gu.ru".

En sanscrito, ajna significa "comando”, nombre muy apropiado ya
que en esta glandula se originan los despachos hormonales vitales que
dan paso a las acciones y respuestas fisiologicas necesarias para regular
todos jos aspectos de lavida diaria, de la misma manera como las 6rde-
nes e instrucciones vitales se originan en la torre de control que gobier-
na todo el movimiento de trafico aéreo en un aeropuerto.

La hormona de crecimiento de la glandula pituitaria (GH) dirige el.
crecimiento y desarrollo fisico del cuerpo. El factor de liberacion de la
tiroides (TRF) es responsable de la tasametabdlic2; las respuestas sexua-
les y reproductivas son iniciadas por las hormonas gcnadotrépicas. El
comportamiento de parto y de lactancia estd influenciado por la
prolactina, y nuestra respuesta a las situaciones cambiantes del medio
ambiente estd mediada a través del factor de liberacion de la hormona

188



Investigaciones Cientificas

adrenocorticotropica (ACTH). Adicionalmcnte, unas secreciones
pituitarias recientemente descubiertas conocidas como endorfinas y
encefalinas parecen estar involucradas en la integracion siquica de ex-
periencias y percepciones dolorosas.

En el lanlra se considera que el ajna chakra estd localizado en la
parte superior de la columna, directamente en linea cor. el entrecejo
(bhrumadkya). La concentracion y la meditacién sobre este pumo
(shambhavi mudra), y las précticas de visualizacién en el yoga nidra des-
piertan este tercer 0jo que en la mayoria de las personas permanece
cerrado. Este despertar proporciona una mayor vision, proposito y en-
tendimiento de la vida. La guia interna en la forma de intuicion se
despierta y gradualmente se reconoce como guia infalible que nos lleva
a responder'perfectamente en todas las situaciones. Esta facultad de
percepcidon que se despierta en el yoga nidra se denomina "el guru
interior”. Con esta dimensién adicional de percepcion, el yogui tiene
una vision de los misterios de la vida lo cual le asegura éxito, aun donde
otros fracasan inevitablemente.

189



Aplicaciones Terapéuticas

El yoga nidra tiene multiples aplicaciones en el manejo de enfermeda-
des de todo cipo y promete desempefiar un papel mucho mayor en el
futuro ya que su potencial esta siendo ampliamente reconocido por
médicos Yy sicologos. Su valor tanto curativo como paliativo ha sido in-
vestigado en afios recientes en muchos centros de investigacion alrede-
dor del mundo con resultados extremadamente positivos.

El yoga nidra puede utilizarse solo o en combinacién con otras for-
mas convencionales de terapia médica. Ha probado ser dtil en condi-
ciones agudas y crénicas como la hipertensidon, la enfermedad coronaria
y la. artritis. Las enfermedades con un alto componente sicosomatico,
como el asma, la Ulcera péptica y la migrafa, responden favorablemen-
te a la terapia del yoga nidra. También desempefia un papel importan-
te como paliativo en los campos de rehabilitacion y geriatria, donde el
dolor intratable, la pérdida de motivacion y la depresion sicoldgica son
barreras en el tratamiento convencional.

las técnicas de tipo meditativo y de relajacion de las cuales el yoga
nidra es un sobresaliente ejemplo, estan teniendo una amplia aplica-
cion como medida preventiva para ser practicadas por personas salu-
dables y acdvas como una forma de eliminar tensiones acumuladas,
aumentar la resistencia al estrés y la eficiencia y prevenir las enferme-
dades sicosorndticas. (*1).

Problemas sicoldgicos
La relajacion.es una efecuva adicion a las formas tradicionales de trata-
miento siquiatrico, especialmente en casos que no responden a

190



Investigaciones Cientificas

sicoterapia de rutina (*2). El practicante de yoga nidra se vuelve su
propio sicoterapeuta, reconociendo y aliviando sisteméaticamente sus
propios problemas vy dificultades interpersonales. Se ha demostrado
que la meditacion es una adicion valiosa al tratamiento médico y
siquiatrico (*3).

En el estado de yoga nidra la mente subconsciente se canaliza de
manera similar al petréleo crudo cuando se saca a la superficie de un
pozo. El material que previamente ha estado reprimido. Fuente de do-
lor siquico y comportamiento aberrante, sale espontdneamente a la
consciencia, donde puede liberarse y reintegrarse a la personalidad
consciente. £1 proceso se facilita mediante la utilizacion de imagenes y
arquetipos especificos disefiados para liberar este material subconsciente.
Luego aparecen espontaneamente el autorreconocimiento y la
desensibilizacion de recuerdos dolorosos.

El yoga nidra es una exitosa terapia para perturbaciones sicoldgicas
de todo tipo, tanto recientes como de vieja data, especialmente niveles
altos de ansiedad y patrones de comportamiento neur6tico. Varios es-
tudios acerca de la relajacion y la meditacion lo demuestran (w'4-5). La
ansiedad es un desagradable estado o condicion emocional caracteriza-
da por sentimientos subjetivos de tension y aprension, y también por la
activacion del sistema nervioso auténomo. Se ha encontrado que la prac-
cica de relajacién yoguica es efectiva para reducir la tensién y mejorar
el bienestar sicoldgico de quienes sufren de ansiedad (*7). Los sinto-
mas autonomos de alta ansiedad, como dolor de cabeza, vértigo, dolor
sicosomatico en el pecho, palpitaciones, sudor, dolor abdominal y dia-
rrea nerviosa, responden excepcionalmente bien a esta préctica. Inclu-
S0 personas severamente perturbadas pueden aprender a practicar so-
los para aliviar la ansiedad o ei miedo en cualquier circunstancia, no
solamente durante sesiones de terapia programadas regularmente.

La relajacion del yoga nidra y la visualizacion son también excelen-
tes técnicas terapéuticas para nifios con problemas de comportamiento
y respuestas de desadaptacion social y al medio ambiente. Los pedia-
tras, sic6logos infandles y educadores terapéudcos estan invesdgando-
lo como una maravillosa adicion alternativa a métodos més tradiciona-
les de tratamiento que utilizan drogas y sicoterapia. Por ejemplo, en
escudios realizados en los Estados Unidos y Europa, los nifios a los que

191



Yoga Nidra

se les ensefio relajacién mostraron un descenso significativo en los ni-
veles de hiperactividad, mejoria en la concentracion, disminucidn en la
inquietud, menor cantidad de movimientos desordenados, ruidos y ac-
ciones, y menores niveles de tension muscular esqueletal (*8-9). Estas
técnicas han sido adaptadas a otras esferas de la sicologia infantil,
incluyendo la privacion emociona! e invalidez (*10) y perturbacio-
nes de comportamiento (*11), con resultados preliminares altamen-
te favorables.

La relajacion también estd siendo utilizada en unidades siquiatric2s
de admision (-12), donde se capacita a los pacientes para reducir la
dependencia de tranquilizantes y drogas hipnéticas y aumentar su
autoconfianza, reduciendo asi la duracion de su permanencia en el
hospital. También se ensefia como méLodo preventivo del suicidio a
pacientes altamente deprimidos y perturbados (*13).

Insomnio

No es sorprendente que la relajacion sea un tratamiento exitoso para el
insomnio (*14), puesto que produce una disminucién sustancial del tiem-
po requerido para quedarse dormido. Personas con insomnio que prac-
tican yoga nidra antes de dormir reportan que generalmente se duer-
men en algin momento durante la practica. Para el insomnio, el yoga
nidra debe adoptarse en conjuncién con un programa diario que inclu-
ya asanas y otras actividades fisicas y que excluya el dormir durante el
dia. Amedida que se obtiene maestria en el yoga nidra, se disminuye la
dependencia de sedantes o barbituricos, con lo que se evita el peligro
de los efectos secundarios a largo plazo, los cuales incluyen pesadillas,
perturbacion de los patrones de onda cerebral y ritmos de suefio y otras
perturbaciones nerviosas.

La drogadiccion y el alcoholismo

En respuesta a los elevados niveles de estrés de la vida moderna, la
adiccion al tabaco, el alcohol y otros estimulantes se han converddo en
un gran problema.- Muchas personas piensan.-que fumar o beber les
ayuda a relajarse; sin embargo, estos métodos no podran nunca ser
salisfactorios porque rio proporcionan un medio para relajarse total-
mente y disfrutar de la vida plenamente sin los efectos del abuso de las

192



Investigaciones Limupcas

drogas v el alcohol. Reduciendo los conflictos profundos y las tensio-
nes, el yoga nidra promueve una sensacion general de bienestar que
ayuda a equilibrar el excesivo consumo de café, cigarrillos y alcohol,
asi como también ayuda en el manejo del abuso y la adiccion a las

drogas (*15).

Enfermedades croénicas

La influencia del yoga nidra en las enfermedades crénicas degenerativas

ha sido investigada en varios paises. En un estudio realizado con pa-

cientes discapacitados de mucho tiempo en la Universiry of California

Medical Center, en Davis (Estados Unidos), los investigadores llegaron

a la conclusion que la relajacion es aplicable a los diferentes estados de

postracion. (*16) Estos investigadores reportaron que las técnicas de

relajacion sencillas pueden mejorar las vidas de estos pacientes de va-
rias maneras

1 Aliviando el insomnio y las perturbaciones del suefio.

2. Manteniendo el dolor moderado por fuera de! campo de la percep-
cion consciente.

3. Aliviando parcialmente la sensacion de desespero y depresidn que
frecuentemente complica la perspectiva de las enfermedades cro6-
nicas.

4. Disminuyendo la necesidad de analgésicos, sedantes y drogas
hipnéticas.

El yoga nidra alivia el dolor
El yoga nidra probablemente alivia el dolor mediante la estimulacion
de la glandula pituitaria para que libere su propio compuesto contra el
dolor. Recientes investigaciones han descubierto la existencia de hor-
monas cerebrales parecidas a la morfina llamadas endorfinas y
encefalinas. Estas sustancias naturales parecen ser producidas por la
glandula pituitaria en condiciones de extremo estrés y prolongado do-
lor intratable, y son secretadas en el liquido céfalo-raquideo que rodea
y soporta todo el sistema nervioso central.

El aislamiento de estos analgésicos naturales, cuya potencia excede
de lejos a cualquiera de las drogas producidas sintéticamente, es prue-
ba positiva de la afirmacién de los antiguos yoguis de que e! cuerpo es

193



Yoga Nidra

capaz de producir sus propias medicinas. Los investigadores han dicho
que escas sustancias actdan a nivel cerebral para transformar la percep-
cion del estimulo doloroso que llega a la consciencia después de origi-
narse en algun foco periférico de enfermedad en el cuerpo. El yoga
nidra, mediante la creacion de las sensaciones de dolor/placer, calor/
frio, etc., y la visualizacion de yanlras especificos y simbolos siquicos,
bien puede ser la llave que abra escas secreciones magicas de la pituitaria.

La habilidad de la relajacion para controlar el dolor fue investigada
en un estudio en la Presbyterian University College Hospital, en
Piccsburgh (Estados Unidos), en el que la necesidad de medicinas
analgeésicas fue eliminada o reducida considerablemente en 54 pacien-
tes que participaron en el estudio (*17). Dos terceras partes de ellos
sufrian de dolores de cabeza bien fuera del tipo migrafia o de tension.,
muscular. Los restantes sufrian de una variedad de condiciones carac-
terizadas por dolor intermitente prolongado, incluyendo dolor
gastrointestinal (sindrome de Ulcera péptica), dolor en la nuca y los
hombros (sindrome de espondilitis), y dolor en la parte baja de la es-
palda (sindrome de hernia discal). Después de hacer el seguimiento
durante seis semanas de terapia de yoga nidra, los pacientes reporta-
ron un promedio de efectividad en el alivio del dolor de un 81 por
ciento.

Otro estudio realizado en personas que sufrian de migrafia, en el
Meninger Foundation, en Kansas (Estados Unidos), report6 un 80 por
ciento de efectividad en el alivio de sintomas utilizando
biorretroalimentacién (biofeedback) para facilitar la relajacion (*18), y
otros estudios han producido hallazgos similares (*19). Las técnicas
meditativas también han sido utilizadas con éxito en el manejo de do-
lor artritico crénico (*20) y se ha encontrado que controlan el dolor, el
sangrado y la salivacion durante la cirugia dental (*21, 22).

Embarazo, parto y desérdenes menstruales

La préactica del yoga nidra durante el embarazo ayuda a crear condicio-
nes favorables para el crecimiento y desarrollo intrauterino. Actualmente
se sabe que el estrés libera hormonas en la sangre de la madre que
alteran profundamente el bienestar del bebé. Las hormonas del estrés
como la adrenalina y la noradrenalina cruzan la barrera de la placenta

194



Investigaciones Cientificas

y entran en la circulacion fetal. Alli actian como toxinas que perturban
el continuo desarrollo mental y fisiologico del feto. Las madres muy
estresadas, quienes no conocen el arte de ia relajacion, son por lo tanto
cap.didacas a producir hijos que desarrollen comportamientos de
desadaptacion, desequilibrios hormonales y perturbaciones endocrinas
en su adolescencia y vida adulta (*23).

El yoga también desempefia un papel importante en las nuevas téc-
nicas de parto natural, como la técnica de Leboyer (*24), en la que la
profunda relajacion fisica y la percepcién espontanea de la respiracion
son la base de un trabajo de parto y un parto libre de medicamentos.
En los hospitales de maternidad en los que se incluye el entrenamiento
en las practicas de relajacion yoguicas en el manejo médico antes del
parto, las madres embarazadas corrientemente experimentan menos
ansiedad antes de comenzar el trabajo de parto y menos dolor durante
éste y el parto. H resultado es una madre confiada y consciente que
experimenta un parto natural sin complicaciones y un bebé saludable
que sale al mundo externo relajado e incélume.

El yoga nidra también se prescribe para el alivio del dolor asociado
con la dismenorrea (problemas en el ciclo menstrual) y niveles excesi-
vos de tensién premenstrual. En un estudio realizado en la East Texas
Universicy (Estados Unidos), los investigadores concluyeron que el en-
trenamiento en la relajacion ydguica debe ser prescrito més frecuente-
mente en adicion o de manera alternativa a la terapia de droga conven-
cional para ias disfunciones y dolores menstruales (*25).

Medicina geriatrica

La relajacion yoguica ayuda a las personas mayores a eliminar muchas
de las dificultades sicolégicas especificas relacionadas con la vejez, de
acuerdo con un estudio reciente realizado en un hospital geriatrico fran-
cés (*26). Los ancianos pueden afrontar una serie de dificultades, in-
cluyendo pérdida de confianza, disminucion de la autoestima, depre-
sion, necesidad de dependencias insatisfechas, soledad, aburrimiento
y miedo del futuro. Los investigadores franceses concluyeron que el
yoga nidra es especialmente Util para aquellos pacientes mayores que
habitualmente transfieren sus dificultades sicoldgicas a sintomas fisicos
y quejas asociadas con su avanzada edad. Estos pacientes se llevan in-



Yoga Nidra

conscientemente a si mismos a un estado de rapido deterioro fisico y
mental, a menos que su mecanismo destructivo de afrontar la vida se
modifique.

Los pacientes mayores que aprendieron y practicaron el yoga nidra
diariamente fueron mas capaces de reconocer y manejar sus proble-
mas, manteniendo buena salud y un estilo de vida confiado, activo e
independiente y una brillante actitud hacia el futuro. Adicionalmente,
médicos que participaron en el estudio reportaron que el yoga nidra
mejoro la habilidad de sus pacientes de comunicar sus dificultades per-
sonales y de situacion, permitiéndoles desarrollar una relacion tera-
péutica mas fructifera,

196



Enfermedades Sicosomaticas

La terapia de relajacion yéguica ha sido prescrita de manera eficaz unida
a otros procedimientos médicos y yéguicos en el manejo de enfermeda-
des sicosométicas severas, incluyendo el cancer, el asma bronquial, la
colitis y la Glcera péptica. Estas son enfermedades en las que los facto-
res sicolégicos generalmente desempefian un papel predominante. Los
ataques de asma, el crecimiento del cancer, la exacerbacion de sinto-
mas de Ulcera o irritacién del colon frecuentemente se originan como
complejas reacciones sicofisioldgicas a la inseguridad emocional, el estrés
interpersonal, el conflicto jntrasiquico, la hipersensibilidad, el recha-
zo, la frustracion y la represion, el aislamiento personal y otras crisis
emocionales profundas. La terapia de yoga nidra lleva al reconocimiento
y analisis consciente y subconsciente de estos factores sicoldgicos subya-
centes e inicia la liberacion de conflictos reprimidos. Por lo tanto es una
parte importante del manejo médico y yoguico de las condiciones

sicosomaticas.

Alexitimia

Recientemente los investigadores se han dado cuenta de que los pa-
cientes sico5ométicos sufren con frecuencia de una vida de fantasia re-
primida o empobrecida en comparacion con la del resto de la pobla-
cion (*1). Este estado, el cual ha sido denominado alexitimia, da como
resultado un modo de pensar fijo y utilitario y una caracteristica inhabi-
lidad de expresar sentimientos y emociones profundas de manera apro-
piada o aceptable. En cambio, las emociones que surgen, privadas de
una salida expresiva, se reprimen en la mente subconsciente, dando

197



rogo, jviara

origen a procesos de enfermedades sicosnmaticas como hipertension,
colitis, asma y eccema.

Asma

B asma es una condicién que se caracteriza por ataques de angustia
respiratoria debida a espasmos bronquiales y a la excesiva produccion
de moco espeso Y pegajoso en los pasajes respiratorios. En la obstruc-
cion de los pasajes de aire durante el ataque de asma contribuyen tanto
factores fisiolégicos como sicoldgicos. Las diferentes etapas y practicas
de yoga nidia, incluyendo la relajacion muscular profunda, la
desensibilizacion siquica utilizando la creacion de imagenes, la visuali-
zacion y autosugestion (sankalpa), han sido evaluadas en ensayos clini-
cos con nifios y adultos con asma. Estos estudios han encontrado que la
relajacion ydguica es un método significativo y efectivo de terapia, pues
produce mejoria en la funcion respiratoria, en el calibre de los pasajes
de aire y otros parametros fisiologicos, tanto de manera subjetiva como
clinicamente objetiva.

Como en el caso de cualquier cipo de terapia, el grado de respuesta
de un asmatico al yoga nidra esté influenciado por factores como edad
y severidad de la condicion. Sin embargo, una reduccién altamente sig-
nificativa en la frecuencia y severidad de los ataques ha sido reportada
en pacientes asmaticos que practican relajacion. Muchos han sido ca-
paces de reducir enormemente su dependencia de las drogas, mientras
que una proporcién significativa ha podido descontinuar la medicacion
totalmente (*2, 3). En un estudio, 18 de 27 asmaticos mostraron mejo-
ria en la funcion respiratoria y mayor libertad de respirar después de
un entrenamiento intensivo en yoga nidra,pranayama y otros kriyas, y el
63 por ciento obtuvo una relajacién definitiva y dilatacion de los
tubos bronquiales cuando fueron probados nuevamente en el
espirébmetro (*4).

El estado del yoga nidra también ha sido utilizado por un pediatra .
de Texas (USA), para curar asma severa en adolescentes (*5). Estos
muchachos aprendieron a inducir el estado de yoga nidra por si mis-
mos empleando una imagen mental agradable después de relajar su
cuerpo en una postura cémoda. Un nifio se imagin6 a si mismo co-
rriendo y respirando libremente a medida que sus pulmones se limpia-

is



Investigaciones Cientificas

ban. Después de aprender yoga nidra, los nifios aun sufrieron acaques
de asma, pero estos se volvieron mas cortos y menos frecuentes y requi-
rieron de menos visitas al médico o admisiones al hospital. Todos los
nifios fueron capaces de suspender sus medicamentos sin efectos ad-
versos y continuaron mejorando durante los siguientes siete meses. H
nifio que se visualizo corriendo llegd incluso a gan3r una carrera en la
vida real.

Colitis y Ulcera péptica

El colon irritable y la colitis ulcerativa son dos problemas sicosomacicos
del intestino grueso intimamente relacionados que hacen que éste se
inflame, se vuelva delicado y finalmente ulcerado. El sintoma principal
es la diarrea recurrente. Su causa es primariamente siquica, aunque la
condicién se agrava frecuentemente por el abuso en la dieta. Con fre-
cuencia esta condicion aflora en épocas de estrés y luego pasa a remi-
sion después de un periodo de terapia médica. Casos suaves como la
diarrea estudiantil previa a un examen se solucionan solos una vez que
ha pasado la situacion estresante. En otros casos, el empleo o las frus-
traciones familiares pueden precipitar el surgimiento de un ataque.

Un estudio sueco ha reportado remision de los sintomas de la irrita-
bilidad del colon después de tres semanas de entrenamiento en relaja-
cion (*6). La colitis ulcerativa severa y prolongada se ha curado efecti-
vamente mediante un programa diario deasanas especificas, incluyendo
shavasana, unido a un tratamiento ayurvédico y modificacion en la die-
ta, segun un estudio en del Department of Ayurvedic Medicine, en
Benares Hindu University, en la India (*7).

La Ulcera péptica es una condicion de excesiva secrecion de acido e
irritacion gastrica que Lleva a la erosiéon de la superficie mucosa y la
formacion gradual de una dolorosa ulceracion en la pared gascrica o
duodenal. La preocupacién, la perturbacién mental y la baja tolerancia
a la frustracion son factores que predisponen a esca condicion, acompa-
flados frecuentemente de ingestion de irritantes gastricos como ciga-
rrillos, alcohol y alimentos pesados y condimentados.

Ulceras recurrentes y de diagndstico reciente responden muy favo-
rablemente a la terapia de yoga nidra y a la regulacion de la dieta, con
medicamentos convencionales administrados durante un rnes o sin ellos,

199



Yoga Nidra

en la atmésfera terapéutica de un ashram de yoga u hospital convencio-
nal, lejos de las situaciones domésticas y laborales corrientes. De esta
manera, la correccién quirdrgica de la Ulcera puede evitarse frecuente-
mente.

El yoga nidra en la terapia para el cancer

El yoga nidra puede adoptarse como un2 forma de terapia en el cancer-
de todo tipo v en todas las etapas. Se recomienda especialmente en
union con la terapia de meditacion. Esto involucra meditacion intensi-
va en una de las posturas con las piernas cruzadas, seguida de yoga
nidra en shavasana. De esta manera se establece un balance cntcial en-
tre la concentracion y larelajacion. Mientras que la meditacion involucra
esfuerzo, el yoga nidra involucra relajacion, entrega y "liberacion”. o

El yoga nidra puede adaptarse especificamente para la terapia de
cancer de varias maneras. En primer lugar, los recuerdos y experien-
cias de la temprana edad pueden hacerse aflorar de la mente subcons-
ciente de manera que adaptaciones defectuosas puedan reconocerse y
corregirse. Esto hace que los mecanismos de defensa deficientes mejo-
ren y se creen las condiciones fisiolGgicas opuestas al crecimiento conti-
nuado y la multiplicacién de células tumorales anarquicas. Puede
facilitarse mediante la utilizacion de itnageria y simbolos arquetipicos
para despertar los recuerdos, experiencias y fantasias profundamente
reprimidos.

En segundo lugar, en el yoga nidra se desarrolla el despertar y la
movilizacion del prana (energia biopladsmica), y su direccion consciente
a través del cuerpo. En el tantra ésta es una ciencia terapéutica especi-
fica que se conoce como prana vidya, la cual se revela por si sola en los
csLados profundos del yoga nidra. Estos sistemas forman la base de la
curacion siquica, pranica y mental. Un puente entre el yoga nidra y el
prana vidya se desarrolla mediante la visualizado» consciente, la pro-
yeccion y la encarnacion de las fuerzas y energias curativas de varios
tipos. La curacion puede visualizarse como un flujo de luz o energia
dirigido hacia dentro del cuerpo fisico o puede experimentarse tam-
bién de otras maneras. Puede comenzar como imaginacidn consciente
y volverse una experiencia real a medida que la practica-continta. A
esto se le llama curacién pranica.



Investigaciones Cientificas

a* LuidLiuu Ldinuicn pueue iniciarse en el plano mental mediante
fantasia creativa y visualizacion de imagenes. Aqui el cancer se visualiza
reduciendo su tamafio; se retine un ejército de células blancas y se envia
a batallar contra las células cancerosas. El cuerpo se visualiza una y
otra vez en perfecta salud. Esta es la curacion mental.

La aplicacion del yoga nidra a la terapia de cancer estd en promover
el desarrollo de la voluntad subconsciente (sankalpa shakti). Para curar
el cancer es necesario la perseverancia y la fuerza de voluntad. Para
lograrlo se practica eisankalpa durante el yoga nidra. Elsankalpn es una
resolucion personal que se libera como una semilla en la mente sub-
consciente en momentos especificos durante la préctica del yoga nidra,
cuando la experiencia de relajacion es profunda y la mente subcons-
ciente se desnuda y se vuelve accesible. Nuestros propios experimentos
durante muchos afios nos han demostrado que no hay duda de que
cuando esta fuerza aparece en la esfera de la percepcion consciente,
puede traer aun lo imposible en la vida.

Estudios de investigacion sobre el cancer

Actualmente estan en proceso estudios para determinar el alcance pre-
ciso de la influencia directa de la relajacion y meditacion ydguica sobre
el crecimiento del céncer, bien sea solos o junto con formas existentes
de terapia como la cirugia, la quimioterapia y la radiacion. El trabajo
realizado por el siquiatra australiano Dr. Ainslie Meares aparece como
la evidencia de investigacion mas convincente hasta la fecha. E ha de-
mostrado la clara regresién del cancer del recto siguiendo la medita-
cion (*S), y la remision de la metéstasis (secundaria) que se desarrolla
del cancer primario en los pulmones (*9).

Investigadores en los Estados Unidos también han reportado ensa-
yos clinicos significativos de relajacion yoguica en el cancer. Por ejem-
plo, el Dr. O.C. Simonton, un radioterapeuta de Texas, encontrd en un
ensayo controlado que las técnicas de visualizacion durante el estado
de relajacion aumentaron significativamente el periodo de vida de pa-
cientes con céncer que estaban siendo tratados con radioterapia (* 10).
En la practica de visualizacion adaptada de Simonton, los pacientes
imaginaban sus propios glébulos blancos atacando activamente y des-
truyendo las células cancerosas. Esto parece aumentar la respuesta

201



Yga Nidra

inmunotdgica de! paciente, Ilevdndolo a ja mejoria clinica de su condi-
cién, a la remision parcial e incluso completa de los sintomas y signos
de ia enfermedad (*11).

La curacién del cancer es evaluada normalmente por cientificos mé-
dicos en términos de supervivencia de cinco afios después de la detec-
cién inicial y la terapia. Por ahora es demasiado temprano para hacer
una evaluacién total y exacta del papel de la meditacion y el yoga nidra
en el manejo del cancer. Sin embargo, los resultados son muy promete-
dores y muchos médicos c investigadores alrededor del mundo estan
convenciéndose mas y mas de que el yoga- nidra, mediante la
maximizacion de los propios esfuerzos conscientes del paciente de vol-
verse completamente saludable, es una forma efectiva de terapia con-

tra el cancer.



Enfermedades Cardiovasculares

En afios recientes, el yoga nidra ha surgido como una técnica efectiva,
preventiva, aliviadora y curativa en el manejo de enfermedades
degenerativas e isquémicas del corazén. Como coadyuvante de la tera-
pia médica convencional, el yoga nidra desempefia un papel importan-
te en todos los niveles de problemas cardiacos, desde la aguda situacion
post-infarto en la unidad de cuidados coronarios hasta el manejo de la
insuficiencia cardiaca y la angina de pecho, o la rehabilitacion de la
victima de infarto del miocardio que vive en su casa como un “invalido
cardiaco".

Parece que el yoga nidra opera mediante la misma respuesta de re-
lajacion que el simple japa yoga, el cual se ha encontrado que alivia la
causa fundamental de la tension cardiaca y del ataque cardiaco redu-
ciendo la carga de tensién incrasiquica y del medio ambiente que va
desde el hipotadlamo hasca las fibras eléctricas conductoras del corazon
a través del sistema nervioso simpatico (*1). Como resultado, se redu-
cen el ritmo cardiaco, la presion sanguinea y la carga sobre los muscu-
los cardiovasculares (*2).

La personalidad coronaria

De acuerdo con los sicologos, las personas que sucumben a.las condi-
ciones cardiacas isquémicas, arterioesclerosis, infarto del miocardio y
angina de pecho con frecuencia encajan dentro del mismo patrén
sicoldgico. Son tensas, ambiciosas, decididas y “exitosas"”. Aeste tipo de
personas se les conoce como de “personalidad A”, las cuales parecen
estar en un mas alto riesgo de sufrir infarto prematuro u otros inciden-

tes cardiacos (*3).

203



Yoga h'idra.

La persona con tendencia coronaria tiende a trabajar
compulsivamente, come, fuma y toma en exceso y no se relaja o ejercita
adecuadamente. Falla en desarrollar una salida positiva para sus ten-
siones emocionales, pareciendo de corazon duro e inexpresiva, cuando
en realidad es altamente sensitiva pero "embotella" sus sentimientos
profundos. Esto encuentra expresion en ataques de frustracion, furia,
ira, pasion o violencia. Esta frecuente acumulacién de presion emocio-
nal impone una enorme tension sobre el corazon, forzandolo a trabajar
excesivamente y fallar prematuramente.

El voga nidra esta emergiendo como un procedimiento preventivo y
curativo excelente en el manejo cardiovascular. Induce una actitud
mental y un clima emocional més relajado, capacitando al practicante
para afrontar exitosamente el estrés de la vida diaria sin percances.

Influencia sobre el colesterol y los niveles lipidos

En un importante estudio de la University of Tel Aviv (Israel), la relaja-
cién yodguica bajo significativamente los niveles de colesterol sérico en
pacientes cardiacos (*4). Otros estudios han reportado niveles menores
de "hormonas de estrés” metabolicas y endocrinas, incluyendo lipidos,
lactato, aldosterona, testosterona, adrenalina y dopamina-beta-
hidroxilasa (*5).

Hipercolesterolemia (colesterol alto en la sangre) es uno de los fac-
tores de riesgo reconocidos en la enfermedad coronaria arterial y
arterieesclerosis generalizada. El plasma de pacientes cardiacos cuyos
lipidos y colesterol en la sangre estdn consistentemente elevados es le-
choso, espeso y turbio, en contraste con el plasma claro y aguado de
una persona saludable que consume una dieta baja en grasas saturadas
(animales). El bombeo continuo de este liquido pesado y viscoso a tra-
vés del arbol arterial durante meses y afios impone una gran tension
sobre el musculo del corazon, de la misma manera que un motor que
bombfea una mezcla de aceite grueso se gasta mucho mas rapidamente
que uno que bombea solo agua.

En. el pasado, los cientificos médicos han. tratado de controlar, con
éxito limitado, la hipercolesterolemia mediante una droga-especifica
(como las resinas de colesteramina), junto con una dieta baja en grasas.

204



Investigaciones Cientificas

El yoga nidra ofrece ahora una adicion efectiva en la disminucion de
este factor crucial de riesgo en la enfermedad coronaria.

Influencia de las hormonas masculinas

Las fluctuaciones en la presidn sanguinea debidas a estados emociona-
les inestables y la repentina liberacion de tensiones emocionales siem-
pre han sido consideradas dafinas para la salud cardiovascular, y los
investigadores en la Texas University en San Antonio (Estados Unidos)
han encontrado recientemente un vinculo claro entre las hormonas
masculinas y el dafio cardiovascular (*6). Han descubierto receptores
especificos para las moléculas de testosterona en las paredes de ias ar-
terias principales y las cAmaras cardiacas. Actualmente se cree que la
excesiva liberacion de testosterona en el torrente sanguineo que ocurre
en condiciones de comportamiento emocional descontrolado "hieren™
o0 dafian los vasos sanguineos del corazon a medida que las moléculas
hormonales se fijan en esos lugares de recepcion.

Muchos cardiélogos, incluyendo al Dr. Christian Barnard, ei ciruja-
no pionero de los trasplantes de corazédn, reconocen actualmente el
valor de la relajacion y otras practicas de yoga en ejercer una influencia
estabilizadora y armonizadora sobre el comportamiento emocional y
los patrones de secrecion endocrina. Ellos prescriben el yoga nidra
rutinariamente, t2nto para proteger contra el ataque cardiaco prema-
turo como para inducir profunda relajacion fisica, cardiaca y mental en
pacientes ansiosos y cardiacos miedosos.

Ataqgues cardiacos menores y mayores

La angina de pecho o "mini ataque al corazon” se origina cuando el
musculo del corazon es privado temporalmente de un adecuado sumi-
nistro de sangre para llenar las necesidades inmediatas. Estos dolores
de pecho caracteristicos de insuficiencia cardiaca ocurren en condicio-
nes de aumento de demanda debidas a ejercicio o reacciones emocio-
nales como ira, furia o pasién. Estos dolores se alivian mediante des-
canso fisico yrelajacién mental. En el pasado, los cientificos consideraban
que la causa principal de la angina era el endurecimiento previo de las
arterias coronarias que suplen de sangre al musculo del corazén. Sin
embargo, este factor puede ser s6lo de importancia secundaria.

205



Yoga i\'idra

El infarto del miocardio o ataque al corazon fuerte se caracteriza por
un severo e implacable dolor en el pecho que no cesa con el descanso.
Esto ocurre cuando una seccion del musculo cardiaco es completamen-
te privada de su provision de sangre, lo que .provoca su muerte. Con-
trario a la angina, el infarto del miocardio se ha atribuido al
tromboembolismo, la obstruccion total del flujo sanguineo .en una de
las arterias coronarias pequefias debido a la formacién de un coagulo,
al alojamiento de un émbolo o la formacién de una placa.

Vasoespasmo coronario

Con frecuencia es extremadamente dificil distinguir, en la préactica cli-
nica, entre un ataque de angina y un ataque fuerte al corazén, especial-
mente al comienzo del dolor cardiaco. Sin embargo, generalmente era
aceptado que los responsables eran dos mecanismos diferentes, la
arterieesclerosis y el tromboembolismo.

Ahora, evidencia de la University of Pisa (lItalia) indica que un solo
mecanismo subyacente Ilamado vasoespasmo coronario es responsable
tanto del miniataque al coraz6n como del ataque masivo al corazon.
(*7) En el vasoespasmo coronario, los vasos sanguineos hacen un es-
pasmo completo en respuesta a la tension emocional y siquica genera-
da en los centros limbicos (emocionales) del cerebro hacia las paredes
de los vasos sanguineos coronarios a través del hipotalamo vy las fibras
nerviosas simpaticas (vasoconstrictoras) que llegan al corazén. Este ha-
Ilazgo revolucionario sugiere enfaticamente que factores como la for-
macidn de coagulos y el endurecimiento arterioesclérético pueden ser
hasta cierto punto eventos post-mortem, sin mayor significado clinico
como iniciadores del dolor de corazén. Por lo tanto, en estos casos, el
factor principal del ataque al corazén y de la angina parece ser una
carga especialmente pesada de tensién emocional y siquica que preocu-
pa al individuo justamente antes del ataque.

La capacidad de la relajacion para alterar el clima emocional y men-
tal del paciente cardiaco mediante una combinacién de relajacion, y
diversidad en la atencién, con miras a impedir una angina incipiente o
un inminente quebrantamiento, no ha sido reconocida todavia por los
circulos médicos, aun cuando fue registrada claramente en la literatura
médica hace mas de 30 afios. En 1948, Aaron Friedell, un cardiélogo

206



Investigaciones Cientificas

americano, registro que la respiracion nasal atenta (conocida en el yoga
niara como anulorna viloma o respiracion nasal siquica) era un método
muy efectivo, inmediato y libre de droga de controlar y aliviar e! dolor
de angina en pacientes cardiacos (*8).

Sélo ahora estd emergiendo el significado del yoga nidra como una
técnica terapéutica principal para la enfermedad coronaria isquémica.
La préactica induce un estado de oaz mental profunda y relajacion emo-
cional. Libera rapidamente los vasoespasmos coronarios, aliviando el
dolor de la angina e impidiendo un infarto potencial en el momento de
su inicio.

El papel futuro del yoga nidra en el cuidado coronario y en el mane-
jo de los regimenes pareceria ser uno muy importante. H valor de la
practica de relajacion en la prevencion de las enfermedades
cardiovasculares ha sido bastante bien reconocido y aceptado (*9). Sin
embargo, su potencial en él alivio de condiciones agudas coronarias se
estd aclarando también.

Hipertension (presion arterial alta)

La hipertension y sus complicaciones son causas principales de muerte
en las sociedades, modernas. En este problema sicosomatico relaciona-
do con el estrés puede ocurrir amplio dafio de los vasos sanguineos, los
ojos, los rifiones y el corazén después de la elevacion prolongada de la
presion a través de la red arterial durante meses o afios. Cada dia a un
mayor numero de personas se les prescriben drogas para la hipertension
durante el resto de sus vidas para prevenir estas complicaciones y una
muerte temprana.

. Una gran mayoria (9 de cada 10) de hipertensos son diagnosticados
como con hipertension esencial (idiopética), para la cual los cientificos
médicos no han descubierto una causa. Una gran proporcién de estos
pacientes no sufren de ningun sintoma perturbador. Hasta ahora, el
Unico método efectivo para manejarla ha sido la terapia para toda la
vida con droga. Desafortunadamente, los regimenes disponibles no son
ideales en ningln caso pues ocasionan efectos secundarios en muchos
pacientes quienes descontinlan la terapia, incluso con el riesgo de con-
secuencias peligrosas y una vida méas corta. Bajo esta luz, la aparicion
mk [a relajacion dei yoga nidra como tratamiento seguro, efectivo y barato



Yoga Nidra

para la hipertensién suave y moderada es muy alentadora tanto para
los médicos como para toda la comunidad.

La efectividad de la relajacion en bajar los niveles elevados de pre-
sion arterial de pacientes hipertensos ha sido validada por numerosos
estudios clinicos (*5,10,15). La practica es ampliamente recomendada
por médicos en varios paises para pacientes que sufren desde
hipertension suave hasta moderada.

Se ha encontrado que el entrenamiento de relajacion adoptado, bien
sea s6lo como terapia adicional, reduce la presion sistolica (TAS) en un
promedio de 15a20 mmHg, y la presién diastélica (TAD) en 10 mmHg
después de tres 0 mas semanas de préctica diaria guiada (*10,11,12).
Como resultado, los hipertensos recientemente diagnosticados y
asintomaéticos son frecuentemente capaces de restaurar su presion san-
guinea a limites aceptables sin tener que recurrir a medicamentos con-
tra 13 hipertension cuyos efectos secundarios, como la perturbacién del
suefio, la depresion y la impotencia masculina, pueden ser tan severos
e incapacitantes que hagan imposible utilizarlas. En casos mas graves y
prolongados, el yoga nidra es una terapia adicional Gtil que capacita a
una gran proporcion de les pacientes para reducir e incluso desconti-
nuar sus medicaciones. S6lo una pequefia proporcién de sujetos fallan
en responder a esta practica.

Estudios de investigacion

Un estudio reciente realizado en la Stanford Universicv School of Medi-
cine (Estados Unidos) demostr6 que la disminucién en la presién san-
guinea inducida por la préctica diaria de relajacion tiene un efecto mucho
ma.vor, extendiéndose a todo el dia y no solamente como un efecto
transitorio coincidente con la sesion de practica (*13). Otro estudio
controlado realizado en la Langley Porter Neuropshychiatric Institute
en California encontré que la reduccion en la presién sanguinea y los
niveles de ansiedad en pacientes hipertensos continué durante 12 me-
ses después del entrenamiento de yoga nidra (*14).

Como resultado de estos estudios, la relajacién yoguica se esta vol-
viendo un tratamiento de primera escogencia en el manejo de la
hipertension suave recientemente diagnosticada, y su utilizacién corno
método adjunto a.la terapia convencional de droga permite bajar las
dosis y por lo tanto reducir los efectos secundarios.

208



Investigaciones Cientificas

En una de las investigaciones mas recientes, un grupo de investiga-
dores del Departamento de Cardiologia del K.E M. Hospital en Bombay,
guiados por el Dr. KK. Datey, evaluaron los efectos de la practica de la
relajacion en ja hipertension. A los pacientes se les ensefio la forma
preliminar de yoga nidia llamada shavasana (*15).

La mayoria de elios mostraron clara mejoria después de tres sema-
nas de entrenamiento. Dolor de cabeza, vértigo, nerviosismo, irritabi-
lidad e insomnio desaparecieron en casi todos los pacientes. Otros sin-
tomas se volvieron menos severos y en general se reporté un aumento
en la sensacion subjetiva de bienestar. Disminucion significativa de la
presion sanguinea y/o de las dosis de droga se obtuvieron en el 52 por
ciento de los pacientes. Los investigadores concluyeron que "esta tera-
pia abre una nueva avenida en el manejo de la hipertension ’. Este so-
bresaliente estudio se reproduce en su totalidad en el apéndice que
sigue a este capitulo.

209






Tomado del QuarterlyJournal ofSv.rgico.1 Sciences, vol. Jo, nos. 3-4, sept. -
dic. 1977.

Estrés y enfermedad Coronaria

HON. BRIG. K.K. DATEY Y S.J. BHAGAT

Yoga Heari Research Ccnter, Bombay y Department of Cardiology, Medical
Research Center, Bombay Hospital, Bombay.

El hombre accua! esta sujeto a mayor estrés y tension que en cualquier
otra época de la historia. El avance tecnoldgico y econémico ha creado
un ritmo y un estilo de vida en el que el individuo no puede mantener
el paso. El hombre es victima del monstruo que él mismo ha creado, el
monstruo del progreso. El estrés mental y la tensién es la pena que
paga por volverse mas “civilizado".

Es cierto que algunas personas tienen mas tendencia a sufrir los
efectos del estrés, pero no hay nadie inmune contra él, sélo varia el
umbral. El estrés afecta diferentes partes del cuerpo y puede llevar a
varias enfermedades.

En afios recientes, la incidencia de enfermedades coronarias e
hipertension ha ascendido. Aunque la presion arterial alta prevalece en
todo el mundo, muy poco se conoce acerca de su causa. Cerca de un 10
por ciento de los casos de presidn arterial alta son efecto secundario de
enfermedades del rifidn, la aorta, las glandulas endocrinas, etc. Estos
son casos de hipertensién secundaria. En el otro 90 por ciento no pue-
de detectarse la causa de la presién arterial alta. En estos casos, la etio-

-21.3



Yoga j\'idra

logia es desconocida y por lo canto la condicién se denomina
hipertensidn esencial o idiopatica.

Se ha visto que las poblaciones urbanas tienen niveles méas alcos de
presion arterial que las rurales (*1,2,9). Esto probablemente se debe al
hecho que las personas que habitan en las areas urbanas sufren mayor
estrés que quienes viven eri la dreas rurales. El estandar de vida mas
alto, la mayor educacion, los mayores ingresos y las ocupaciones mas
profesionales estan asociadas con mayores niveles de presion arterial.

También hay mayor estrés en determinados trabajos; los ejecutivos,
los profesionales y las personas que trabajan con fechas limites estan
bajo estrés la mayoria del tiempo. Russek y Zohman (*8), en un estudio
realizado en pacientes coronarios e igual namero de controles, anota-
ron que el estrés del trabajo tenia que ver mas con la mayor diferencia
entre los grupos que con otros factores de riesgo como la dieta, la he-
rencia, la obesidad, el fumar o hacer ejercicio.

La mayoria de los pacientes con hipertension se tratan con droga
que debe continuarse por el resto de la vida. Algunos de los perjuicios
de la terapia con droga son los costos de éstas y los efectos secundarios.
Por lo tanto debe darsele la bienvenida a cualquier otra medida que
ayude a bajar la presidén sanguinea sin drogas. Es aqui donde Ja
biorretroalirnentacion, el yoga y otras técnicas de relajacion desempe-
fian un papel importante.

Este estudio fue realizado para encontrar el efecto de las técnicas de
relajacion, el entrenamiento de biorretroalirnentacion y shavasana (un
gjercicio yoguico), en pacientes que sufrian de hipertension.

Materia] y método
Veintisiete pacientes hipertensos fueron reclutados para entrenamien-
to en biorretroalirnentacién y 86 para shavasana.

Grupos de biorretroalirnentacién

Este grupo consistia de 27 pacientes, 16 hombres y 11 mujeres.'Sus
edades iban desde los 39 hasta los 78 afios (promedio de 55). Ellos
sabian de su hipertensién desde hacia por lo menos un afio y en algu-
nos casos hasta 20 afios (promedio de 6,8 afios). La etiologia de la
hipertensidn era esencial en 25 y renal en 2. Todos, excepto 2, estaban

214



Apéndice

tomando medicamentos antihipertensivos, pero su presién sanguinea
no estaba adecuadamente controlada. Veinte controles con hipertension,
9 hombres y 11 mujeres, fueron reclutados de edades y sexo tan pare-
cido como fue posible al .grupo de tratamiento. En este, i3 pacientes
tenian hipertension esencial y 2, hipertension renal. El promedio de
tensién sanguinea en ambos grupos se muestra en la Tabla 1

Tabla 1

Presion sanguinea promedio en el grupo de tratamiento
y en el de control

Presion Sanguinea

Sistdlica  Sistdlica Promedio
Grupo Edad  ydiastolica ydiastdlica promedio antes de
Promedio  original  antesde  original  laprueba
la prueba
Tratados 5 168/105 157/98 126 18
Control 57 170/108 166/100 128 122

»

La presion original es la registrada cuando al sujeto se le detectd por
primera vez la hipertension. La presion arterial de base antes de la
prueba es un promedio de 18 lecturas tomadas durante tres dias sepa-
rados después de una hora de descanso cada dia. La presion se tomd
estando de pie, sentado y boca arriba y su promedio fue tomado como
la lectura final. ElI mismo criterio se aplico para el grupo de control.

Los sintomas de estos pacientes variaron. En orden de frecuencia
hubo cansancio, dolor de cabeza, disnea cor. el gjercicio, mareo, irrita-
bilidad, dolor de pecho con angina o sin ella, palpitacion, nerviosismo
y depresion. El dolor de cabeza y el cansancio fueron muy comunes y
escuvieron presentes en un 70 por dent6 y 65 por ciento de los pacien-
tes, respectivamente. Los sintomas en el grupo tratado y el de concrol
fueron comparables.



i'6jfl Kidra

Técnica

Todos los pacientes fueran mocivados apropiadamente para obtener la
méaxima cooperacion. Fueron vistos individualmente tres veces a la se-
mana durante sesiones de media hora en un promedio de nueve sema-
nas. Sus presiones sanguineas fueron tomadas de pie, sentados y boca
arriba al comienzo y nuevamente al final de cada sesion. Se utilizd un
tensionietro ordinario que fue revisado periédicamente, para mayor
exactitud. Todas las presiones distolicas fueron tomadas en la quinta
fase. Estos pacientes recibieron entrenamiento en relajacién y métodos
de biorretroalimentacion. Los pacientes en el grupo de control tam-
bién asistieron tres veces a la semana durante nueve semanas. Su pre-
sion sanguinea fue tomada a la llegada y nuevamente media hora des-
pués de que descansaran sobre un sofd. No se les instruyd en relajacion
ni tampoco se les informo sobre sus niveles de presion ni se les conecto
a instrumento de biorretroalimentacion alguno.

Las sesiones de entrenamiento se realizaron en una habitacion con
una remperacura cdmoda. Los sonidos externos fueron mantenidos al
minimo y no se realizaron intentos de aislar el sonido de la habitacion.
No ingirieron alimento alguno una hora antes de la sesion. Eliminaron
la ropa apretada y los anteojos.

Durance la sesion de entrenamiento, el paciente se acosté completa-
mente relajado sobre una mesa de examen. Los 0jos se mantuvieron
cerrados y primero se le pidio que respirara lenta y ritmicamente, per-
mitiendo que tomara sin esfuerzo y de manera nacural su propio ritmo.

Durante toda la sesion, el paciente estuvo conectado a un apartado
de biorretroalimentacion que mostraba la resistencia galvénica de la
piel (RGP) mediante una sefial sonora constante. Los cambios en la
resistencia de la piel proporcionan una medida bastante confiable del
nivel de relajacion. La causa de los cambios en la resistencia no se cono-
ce completamente, pero la actividad de las gldndulas sudoriparas, la
cual es proporcional a la actividad del sistema nervioso simpatico, es
uno de los factores envueltos. A medida que la relajacién progresa, la
resistencia de la piel aumenta y ocurre un descenso en la intensidad de-
la sefial auditiva. Por lo tanto, la respuesta correcta se refuerza inmedia-
tamente, motivando al paciente a continuar sus esfuerzos en la direc-
cion correcta.

216



Apéndice

Al final de la sesion, se inform6 a cada paciente el nivel de su pre-
sion antes y después de la sesién. Se les mocivo para que practicaran
telajacion en su casa dos veces al dia.

La dosis de la droga fue ajustada de acuerdo con la respuesta y el
paciente participd activamente en esta decision de ajuste de la droga.

Grupo de shavasana

Este grupo consistié de 68 pacientes hombres y 1S mujeres cuyas eda-
des oscilaban entre los 22 y los 74 afios con un promedio de 40 afios. Su
presion sistolica original estaba entre los 160 y los 270 mmHg y la
diastdlica, entre los 90y 145 mmHg. El promedio era de 1S6/115 mmHg.
La etiologia de la hipertensién era esencial en 62, renal en 19 y
arterioesclerdiica en 5. Estos pacientes fueron divididos como se mues-
tra en la tabla 2.

Tabla 2

Numero total de pacientes en el grupo de shavosana S6,
divididos en tres grupos.

Numero de pacientes
Etiologia de hipertension

Grupo Esencial Renal  Arterio- Total
esclerética
1. Sin droga 8 4 3 15
2. PA controlada 36 7 2
adecuadamente
Con droga
3. P.A controlada 18 8 26
inadecuadamente

a pesar de las drogas

62 19 5 86

217



Yoga Nidra

£1 grupo L consistid en pacientes con hipertension que no habian
recibido ninguna droga para su tratamiento. Les fueron dadas tabletas
de placebo un mes antes de ensefiarles shavasana.

El grupo 2 consistio en 45 pacientes quienes llevaban minimo dos
afios tomando drogas contra la hipertension y su presion habia sido
adecuadamente controlada.

£1 grupo 3 consistié en 26 pacientes que recibian drogas contra
la hipertension pero su presion arterial no estaba adecuadamente
controlada.

La presion sanguinea de los pacientes que no estaban tomando dro-
ga fue tomada estando de pie y recostados, y no hubo hipotensién
poscural. Sin embargo, la de quienes estaban tomando droga fue toma-
da en tres posiciones: recostados, sentados y de pie. La presién prome-
dio fue calculada como la presion diastolica mas una tercera parte de la
presion del pulso. El promedio en la posicién de recostado del grupo 1
y el promedio de las presiones en las tres posiciones del grupo 2y 3 se
muestra en la tabla 3.

Tabla 3
El promedio de presién de los tres grupos de shavasana

Grupo  Presion promedio (original)  Presion inicial promedio**
antes de cualquier terapia * con placebo o droga

(mmHg)
1 136 Placebo 134
2. 137 Droga 102
5 147 Droga 120

* PA registrada la primera vez que se detecco la hipertension.
** PA registrada después de haber administrado droga o placebo,
pero antes de comenzar shavasana.

Los sintomas de los pacientes eran vértigo, dolor de cabeza, palpitacio-
nes, falta de aire, angina, irritabilidad, insomnio, nerviosismo y fatiga.



Apéndice

Todas las investigaciones se realizaron antes de comenzar shavasana
y apartir ele alli, en intervalos regulares. Se registr6 un electromiograma
en el masculo frontal, tanto antes como después del ejercicio en
algunos pacientes para confirmar la relajacién muscular durante el
gjercicio.

Estas investigaciones se-repitieron periédicamente y a los pacientes
se les pidi6 asistir al Centro Cardiaco todos los dias para aprender el
gjercicio; una vez que lo habian aprendido correctamente, se les acon-
sejo asistir semanalmeme a un control de su presion v ele la técnica del
gjercicio.

Técnica del ejercicio yoguico (shavasana)

Al paciente se le permiti6 tornar un desayuno liviano una hora antes
del ejercicio. Utiliz6 ropa liviana.y suelta para realizar el ejercicio, el
cual se realiza de la siguiente manera:

El paciente se acuesta boca arriba, las piernas 30 grados aparte y los
brazos formando un &ngulo de 15 grados con el tronco, con los ante-
brazos hacia arriba y los dedos semidoblados.

Los ojos cerrados y las pupilas relajadas. Al paciente se le.ensefia
una respiracion lenta, ritmica y diafragmauca con una pausa corta des-
pués de la inspiraciéon y una ufi poco mas larga al final de cada expira-
cién. Después de establecer este ritmo, se le pide que ponga atencién a
la sensacion en las fosas nasales, la frescura del aire inspirado y el calor
el aire expirado. Este procedimiento ayuda a mantener al paciente alerta
interiormente y a que se olvide de sus pensamientos usuales, con lo que
s: torna menos consciente del medio ambiente exterior y logra relajar-
se. Al paciente se le pide que relaje los musculos de manera que pueda
sentir la pesadez de las diferentes partes del cuerpo. Esto se logra
automaticamente una vez que el paciente aprende el gjercicio, el cual
se realiza durante 30 minutos. Un supervisor experimentado se cercio-
ra de que no haya movimiento en parte alguna del cuerpo, con excep-
cién del movimiento abdominal ritmico. La relajacion fisica se controla
de tiempo en tiempo, levantando las extremidades y soltdndolas para
ver su flacidez. La mayoria de los pacientes aprenden el ejercicio co-
rrectamente en cerca de 3 semanas. El pulso, la presion y la respiracion
se toman antes y después del ejercicio. Después de que los pacientes



Yoga Kidra

aprenden correctamente el ejercicio, normalmente la tasa respiratoria
estd entre 4y 10 por minuto.

La dosis de droga en pacientes de los grupos 2y 3 se ajusta de acuer-
do con su respuesta. El porcentaje de reduccion se calcula en cada caso
de los requerimientos de droga antes de comenzar shavasava.

Resultados

Se vio una mejoria subjetiva en la mayoria de los pacientes de ambos
grupos. Los sintomas, como por ejemplo dolor de cabeza, vértigo, ner-
viosismo, irritabilidad e insomnio, desaparecieron en la mayoria de los
pacientes y hubo una sensacion de bienestar.

Grupo de biorretroalimentacion

Hubo una reduccion significativa de la presion en el grupo tratado, en
comparacion con el grupo de control- 21 pacientes de los 27 mostraron
una reduccion significativa de su presién. La presion promedio se re-
dujo de 118 a 103 mmHg. Después de 4 meses de seguimiento fue de
107 mmHg. En cerca del 50 por ciento de los pacientes el requerimien-
to de droga se redujo de 33 al 100 por ciento (promedio 41). No hubo
un cambio significativo en la presién de los pacientes del grupo de
control.

Grupo de Shavasana

Se encontrd una caida en la presion en los tres grupos. En los pacientes
del grupo 1, la presién promedio bajé de 134 a 107 mmHg (una caida
de 27 mmHg). Estos resultados se muestran en la tabla 4.

Tabla 4
Mejoria objetiva sin droga en 15 pacientes
Presion sanguinea promedio Promedio mmHg
Promedio inicial 134
Después de shavasana 107*
Reduccion 27

*p menor de 0,05

220



Apéndice

En el grupo 2 la caida de la presion fue de 102 a 100 inmHg. Pero la
necesidad de droga se redujo a un 32 por ciento de la original en 27
pacientes (60 por ciento). En el grupo 3 la presion promedio descendid
de 120 a 110 mmHg y la necesidad de droga se redujo en un 29 por
ciento en 10 pacientes (38 por ciento). Estos resultados se muestran en
la tabla 5.

Los pacientes que no respondieron fueron principalmente los que
no asistieron con regularidad.

Tabla 5
Mejoria objetiva en los grupos 2y 3
(71 pacientes tomando droga)

Grupo y No. Presion arterial ~ Presion promedio  Necesidad
de pacientes inicial promedio después de de droga
shavnsana
1. (45) 102 mmHg 100 32% en 27
(607c)*
I (26) 120 mmHg 110 29%en 10
(3S70)

*p menor de 0,05

De los resultados anteriores se deduce claramente que las técnicas
de relajacion, asi como el entrenamiento en biorretroalimentacion y
shavasana, ayudan a reducirla presion en pacientes hiperiensos.

Discusion

El hipotdlamo es una estacion de control del sistema nervioso autono-
mo y mantiene la homedstasis. Los cambios hemodinamicos resultan-
tes en la hipertension esencial son similares a los que ocurren en una
persona nermotensa durante el estrés emocional (*3). Estos cambios
también pueden producirse mediante estimulacién eléctrica directa de
los centros motores y regiones del hipotadlamo. Pareceria que la

221



Yoga Niara

estimulacion constante del hipotdlamo conduce a un alto nivel de pre-
sion arterial. Varios ensayos en la literatura han indicado que el estrés
sicoldgicojuega un papel importante en la patologia de la hipertension
(*4- 7).

Cualquiera que sea la etiologia de la hipertensidn, se presenta un
aumento en el nivel en el que el sistema homeostatico opera y éste
reacciona contra el ascenso y el descenso de la presion arterial. Por
consiguiente, el mecanismo regulador del hipocadlamo esta probable-
mente establecido a un nivel mas alto cuando hay hipertension, ysi éste
puede ser restablecido al nivel normal, la hipertension puede ser con-
trolada.

Normalmente la corteza cerebral recibe una gran variedad de men-
sajes del medio ambiente, los que llevan a una reaccién emocional y
mental. Estos mensajes son transmitidos a las extremidades haciendo
que reaccione el hipotdlamo y la glandula pituitaria, los cuales se refle-
jan en reacciones sicoldgicas. Por ejemplo, mando se recibe una llama-
da telefdénica, una persona puede comenzar a sudar, tener palpitacio-
nes y elevarsele su presion arterial.

El entrenamiento del yoga lleva al mismo tiempo a un aumento de
la ex.citabilidad cortical y a una reduccién en la excitabilidad del siste-
ma limbico que se expresan en la personalidad humana y en la expe-
riencia subjetiva como consciencia de la percepcion aumentada vy, si-
multdneamente, una reaccién emocional reducida. Por lo tanto, el
mecanismo regulador del hipotalamo se fija en un nivel normal o cer-
cano a lo normal, lo que ayuda a reducir la presion arterial alta. En el
entrenamiento de biorretroalimentacién, los cambios fisiologicos se
perciben de tiempo en tiempo a través de instrumentos. Esto motiva a
las personas a modificar estos cambios, lo que genera unas respuestas
hipotalamicas y pituitarias modificadas. Por eso las dos técnicas obtie-
nen resultados similares a pesar de estar mediadas a través de vias
neurofisioldgicas diferentes.

Resumen

En la actualidad, el hombre esta sujeto a mayor estrés y tension que en
épocas anteriores. El estrésjuega un papel importante en la patogénesis
de la hipertensién esencial.



Apéndice

A 27 pacientes de hipertension se les entrend en
biorretroalimentacion. La resistencia galvanica de la piel indico su rela-
jacidn. Al final de la prueba se not6 una mejoria subjetiva en la mayoria
de los pacientes; el promedio de tension arterial se redujo de 113a 103
mmHg. Y la necesidad de medicamentos se redujo en un 4 1por ciento.
Resultados similares se obtuvieron con la regulacion de temperatura
mediante biorretroalimencacion.

A S6 pacientes hipertensos se les ensefid shavusana, un ejercicio
yoguico. Los pacientes fueron divididos en tres grupos: el primero re-
unia a pacientes que no estaban tomando medicamentos
ancihipertensivos; el segundo, a pacientes cuya presion arterial estaba
controlada mediante drogas yel tercero, a pacientes cuya presion arterial
no estaba siendo controlada adecuadamente, incluso tomando medica-
mentos. Luego de.practicar shavasana por tres meses, la mayoria de
pacientes reportd una sensacion de bienestar general y una mejoria en
sintomas como dolores de cabeza, insomnio, nerviosismo, etc. En el
grupo 1, el promedio de presion arterial bajo de 134 a 107 mmHg. En
el 2, el requerimiento de medicamentos se redujo al 32 por ciento yen
el 3, el promedio de presion arterial se redujo de 120 hasta | 10 mmHg
y el requerimiento de medicamentos bajé al 29 por ciento.

Por lo tanto el entrenamiento en biorretroalimentacion yiosriavasaTUi
es una importante adicién al armamento que existe contra la
hipertension.



Yoga Nidra y Biorretroalimentacion

Esie es un reporte preliminar sobre el programa de Cursos de Reduc-
cion del Estrés llevado a cabo en Satyananda Asliram en Perth (Austra-
lia), de 1980 a 1981, utilizando técnicas de yoga complementadas con
el uso de la biorretroalimentacion. Estos cursos se basaren en el entre-
namiento en yoga nidra, aunque también fue necesario incluir técnicas
de asana, pranayama y meditacion. Cada curso se llevo a cabo en perio-
dos de dos horas durante 10 semanas con grupos de 12 a 14 adultos,
tanto hombres como mujeres. El objetivo era desarrollar la habilidad
de relajarse profundamente y estimular el crecimiento personal a tra-
vés de la préactica del yoga, con énfasis en la importancia de la préctica
continuada de esas técnicas. La biorretroalimentacion fue un método
excelente para mostrar a los participantes como estaban progresando
durante las 10 semanas de entrenamiento. Esto proporciond un refuer-
zo positivo de la efectividad de la préactica de yoga nidra, lo que a su vez
propicio un estado de mayor receptividad y por consiguiente, mejores
resultados.

El curso revel6 que aunque el yoga nidra es un método eficiente de
obtener relajacion profunda, los problemas del estrés no siempre se
originan en la sobreexcitacion y en la inhabilidad de relajarse. Se en-
contrd que otras técnicas de yoga eran Utiles para armonizar las ten-
dencias desequilibradas antes de introducir la relajacion profunda.

Equipo

La parte principal del equipo de biorretroalimentacion que se utilizd
fue el medidor de resistencia eléctrica de la piel (REP), que es mas
exacto que el medidor mas utilizado RGP Mide el valor de la resistencia

224



Apéndke.

de la piel en la palma de la mano, que vari3 en proporcién directa a los
cambios del sistema nervioso autdnomo. El medidor muestra dos esca-
las: una estd graduada hasta 2 M-Ohms e indica i?, resistencia basal de
la piel (RBP), o sea el valor real de la resistencia de la piel en ese mo-
mento. Hablando de manera general, un bajo RBP indica un estado
activado o excitado y un alto BSR indica un estado de relajacion, retiro
0 baja excitacion.

Con la otra escala, la aguja del medidor se coloca en el centro de la
escala, desde donde puede balancearse hacia la izquierda o la derecha
y medir el porcentaje de cambio en respuesta al sistema nervioso autd-
nomo. Su movimiento hacia la derecha indica excitacion, la cual esta
asociada principalmente con la activacion del sistema nervioso simpati-
co en respuesta a algln reto o estrés. El movimiento de la aguja hacia la
izquierda indica el grado de relajacion que se ha alcanzado y ésto esta
asociado principalmente con la activacion del sistema nervioso
parasimpatico.

Utilizando estas dos escalas, unidas a un numero de pruebas para
evaluar la habilidad de! sujeto para responder a estimulos o relajarse,
se obtuvo una amplia gama de conclusiones sobre el grado de control
que el sujeto tenia sobre sus respuestas nerviosas autondmicas.

Formato
Al comienzo de cada curso los participantes tomaron las siguientes prue-
bas basicas utilizando el medidor del REP. Sus respuestas autonémicas
fueron registradas y de ellas se obtuvo un perfil multidimensional de
las respuestas sicofisiol6gicas personales al estrés. Esto permitid pres-
cribir practicas mas apropiadas de manera individual.

Medida del BSR en el estado de vigilia "normal”. Esto indicaba si el
sujeto, estaba én realidad muy tenso o excesivamente retirado en un
estado que para él era normal.

Medida porcentual de cambio en la resistencia de la piel mientras
que los participantes condujeron su propia forma de relajacion durante
un periodo de 10 minutos. Los resultados fueron registrados en una
gréafica con el tiempo en el eje horizontal y el porcentaje de cambio de
resistencia de la piel en el eje vertical. Por ejemplo, una buena respues-

225



Yoga Nidra

ta de relajacion escaria indicada en el medidor REP mediante un balan-
ceo suave y estable de la aguja hacia la izquierda, y el grafico seria una
curva suave hacia los niveles de relajacion profunda. Frecuentemente
se obtuvo una amplia gama de resultados. Por ejemplo, la persona que
“se esfuerza demasiado" por relajarse puede de hecho excitarse y ésto
lo indica el movimiento de la aguja hacia la derecha en lugar de hacia
la izquierda. En otros, los niveles de relajacion no fueron tan profun-
dos como pudieran haber sido o fluctuaron en patrones diferentes, etc.

Medida del RBP después de 10 minutos de relajacion en la prueba
2. Esta indicaba si el sujeto era capaz de relajarse profundamente o si
en lugar de la relajacion estaba ocurriendo una excicacion. A los sujetos
se les permitié entonces regresar a su estado “normal” de vigilia y la
aguja se colocd en el centro de la escala.

Respuesta al reto. Este consistia en proporcionar alguna forma de
estimulo externo, como por ejemplo un sonido fuerte o un pinchazo de
alfiler, y entonces se notaba un movimiento de la aguja alejandose del
centro de la escala. El estimulo actia como un reto del sistema nervio-
so, por lo que con esta prueba se puede medir cémo responde la perso-
na habitualmente al reto o al estrés. Una respuesta deseable seria indi-
cada con un movimiento reposado de la aguja hacia la derecha. Debe
recordarse que es normal que una persona responda al estrés. Los pro-
blemas comienzan cuando no podemos regresar al estado normar de
relajacién después. Esto lleva a la siguiente prueba.

Medida del tiempo que le toma a la aguja regresar al centro después
del estimulo. En una persona equilibrada toma de 1a 2 minutos, pero
una persona tensa usualmente encuentra dificil relajarse nuevamente y
la aguja se puede quedar por un periodo prolongado a la derecha,
indicando que el brazo del sistema nervioso auténomo esta domi-

nando.

Finalmente, el grupo fue llevado a través de una practica de yoga
nidra sencillo en la que se midieron los niveles individuales de relaja-
cién y el porcentaje de cambio en los ejes. Esto mostro a los participan-
tes que definitivamente se obdenen niveles mayores y mas profundos
de relajacion a través de la practica de yoga nidra, en comparacion con
su ideal anterior de relajacion maxima.



Apéndice

Resultados

A medida que continuaron los programas, se hizo evidente que uno de
los cinco patrones de respuesta del sistema nervioso auténomo siempre
aparecia. De acuerdo con esto, se formul6 un programa adecuado de
practicas yoguicas para equilibrar las tendencias especificas reflejarlas
en cada patrén de respuesta. Estos cinco tipos y sus correspondientes
practicas se enumeran a continuacion:

1 Sobreexcitacion: Estos sujetos registrarian un bajo RBP inicial. Las
pruebas 4 y 5 mostraron una sobrerreaccion al estimulo o estrés y una
inhabilidad de relajarse posteriormente.

De manera caracteristica, este tipo de persona esta constantemente
activa, agresiva, competitiva y ambiciosa. Elevados niveles de ansiedad
y preocupacion son caracteristicos de estos individuos, quienes encuen-
tran dificil “soltarse”. Aqui el sistema nervioso auténomo esta desequi-
librado en la direccion de dominio simpatico. Esto es reflejo de una
vida altamente extrovertida en la que hay excesiva identificacion yape-
go a los eventos transitorios de la vida. Este tipo de personalidad es
especialmente susceptible a enfermedades cardiovasculares, y practicas
como yoga nidra, nadi shodhan, ujjayi y pawanmuklasan fueron muy efec-
tivas en restaurar un grado de equilibrio nervioso en tales individuos.

2. Fijo: el cipo de personalidad fijo fue indicado mediante poco o
ningun movimiento de la aguja del REP durante cualquiera de las
pruebas del 2 al 6. Este tipo no fue capaz de responder totalmente a
situaciones externas, ni tampoco de relajarse y disfrutar las experien-
cias internas de la mente. Suelen decirse: “Estoy bien”, mientras que en
realidad su vida es aburrida, sin color y sin inspiracion. Lo Unico que
han hecho es arreglos para evitar vivir, mediante la construccién de
una concha aislada a su alrededor como proteccién contra las influen-
cias externas y sus propios pensamientos y sentimientos. Las pruebas
revelaron que este tipo no responde ni al estimulo ni a la relajacion.
Por lo canto fue necesario comenzar utilizando ocras practicas, como
shakli bandka, trikenasana, surja namaskar, bhesirika, bandhas, canco de
Om, kirtan y en casos mas drasticos, shankhaprakshalan, el cual tiene
poderosos efectos sicoldgicos y fisioldgicos. Una vez que lograron do-



Yoga Nidra

minarse los blogueos iniciales, se introdujeron exitosamente técnicas
de yoga nidra y meditacion sencillas. Se requiere un determinado gra-
do de control sobre las funciones auténomas antes de que pueda
inducirse relajacion profunda, pues de otra manera no habra respuesta
alguna a la técnica.

3. Fluctuante: este tipo de persona se caracteriza por movimientos
erraticos de la aguja del mtdidor REP durante todas las pruebas. Estas
personas son caracteristicamente temperamentales y de genio excita-
ble. Por ejemplo, pueden inicialmente estar muy entusiastas con un
proyecto y luego deprimirse cuando encuentran alguna dificultad. No
teniendo estabilidad interna, este tipo de persona esta frecuentemente
forzada a depender excesivamente de otros. La respuesta al yoga nidra
fue usualmente favorable y fue potenciada con un programa yoguico
de csanas estaticas principales, posturas de equilibrio, respiracion ab-
dominal, nadi shodhan (con énfasis en la tasa respiratoria y kumbhak),

japa vy traiak.

4. Subexcitada: la persona con baja excitabilidad presenta un muy
alto RIBP, respuesta débil al reto (prueba 4) y retiro rapido (prueba 5),
con lo que regresa frecuentemente aun punto mas abajo del valor en el
que comenzd. Esta personalidad es basicamente introvertida y retirada,
tiende avivir dentro de sus propios pensamientos sin poder interactuar
eficiente y significativamente con el mundo externo. Aqui el. sistema
nervioso parasimpatico (ida fiadi) predomina. Sin duda, este grupo puede
relajarse; sin embargo, buscan un estado de introversion, como un ca-
pullo, no pudiendo responder ni a los retos ni a las oportunidades.

Para este cuarto tipo de personalidad no es aplicable el yoga nidra,
pues el practicante tendrd mucha dificultad en salir del aumentado
estado de redro inducido con la practica. El objetivo del yoga es obte-
ner control sobre el sistema neivioso auténomo, el cual no sélo implica
la capacidad de relajarse sino también la habilidad de excitarse. Las
practicas de yoga nidra solamente pueden ser utilizadas por estos indi-
viduos una vez que han alcanzado la habilidad de salir de sus estados
de retiro. Par2 facilicar esto, su programa de practica incluia surya
ruinaskar, asanas dindmicas, shakti bandhas, bhastrika-pranayama, agnisar
kriya y kunjal kriya.

228



Apéndice

Equilibrada: el tipo de personalidad saludable y equilibrada es indica-
da por un rango medio en I2 RBP en la prueba 1y con una moderada
curva de relajacion a una RBP alta en la prueba 2y 3. Las pruebas 4y
5 indican una respuesta normal al reto con un regreso firme a les nive-
les normales de relajacion después de unos minutos. Después del en-
trenamiento inicial, este grupo puede practicar con beneficio el yoga
nidra y cualquier tipo de técnicas de yoga.

Discusion

Originalmente los cursos fueron disefiados para la tipica persona so-
breexcitada (grupo 1), pero pronto se volvi6 aparente, a medida que los
otros cuatro patrones de comportamiento autdbnomo emergieron, que
las personas que consideraban que vivian bajo estrés no pertenecian
solamente a esta categoria. Se encontrd que cada gmpo evolucionaba
mediante esquemas diferentes con diversas necesidades y requisitos.
Por ejemplo, durante uno de los cursos realizados especificamente para
miembros de un grupo religioso particular, se encontr6 que la mayoria
de los participantes pertenecian al segundo tipo “fijo” de patron de
comportamiento. Por lo tanto, las técnicas utilizadas generalmente en
otros cursos fueron modificadas considerablemente para adaptarlas a
este grupo. También resultd interesante el hecho que los Cursos para el
Manejo del Estrés atraian a personas muy diferentes de aquellas que se
inscribian en clases regulares de yoga, pero su actitud hacia el yoga se
volvia mucho mas positiva una vez que se les mostraba, mediante los
resultados de la biorretroalimentacion, que ésta en realidad funcionaba
y que tenia una base empirica fuerte.

El proceso de “liberarse”

"Yogaschitta vritti nirodhah” (sutra 1), la respuesta clésica de Patanjali
a la pregunta "Qué es el yoga”, afirma que el yoga es un proceso de
bloquear los patrones de consciencia. Bloquear no significa suprimir
sino la habilidad de "liberarse” y fluir con los diferentes patrones de la
consciencia. Esta es precisamente la capacidad que se adquiere a través
del entrenamiento del yoga nidra. Como hemos visto en la discusion
anterior de nuestra propia investigacion, la persona puede “liberarse"
de su estado normal en respuesta al estrés y luego abandonar el estado



Yoga Nidra

de excitacion una vez que la situacion estresante ha pasado; la persona
que posee maduréz sicofisiologica es aquella que puede liberarse dé su
estado normal de vigilia para relajarse profundamente y luego salir de
ese estado cuando la situacion lo requiere. Esa persona puede verdade-
ramente afrontar todas las situaciones de la vida con total consciencia,
control del sistema nervioso y sus respuestas y vivir de manera equili-
brada, feliz y fructifera. Esta es la meta y la experiencia del yoga.

Cada uno de los otros cuatro tipos definidos en las pruebas del REP
ilustran alguna forma de obstruccién mental en éste proceso de "libe-
rarse”, previniendo el funcionamiento equilibrado del sistema nervioso
auténomo, y por lo tanto un desequilibrio entre iday pingala, entre las
energias mentales (vianos shakti) y las energias vitales (prana shakti). En
la fisiologia ydguica sabemos que cuando ida y pingala estan equilibra-
dos, sushumna nadi (energia espiritual) fluye y existe el estado de medi-
tacion, mientras que en la terapia yoguica es precisamente este des-
equilibrio entre estas dos fuerzas la causa del desequilibrio mental y la
enfermedad sicosomatica.

La belleza de los experimentos realizados en el Programa de Reduc-
cion del Estrés yace en el hecho que ilustran claramente la afirmacion
de Swami Satyananda que todas las practicas yoguicas,- sin excepcion,
estan orientadas a producir un estado de meditacion en la vida diaria
mediante el equilibrio de ida y pingala, con lo que se obtiene control
sobre las funciones del sistema nervioso simpatico y parasimpatico.
También muestran que sin importar el problema por el que se hace la
practica, siempre hay una gama de técnicas yéglicas para contrarres-
tarlo y mover el sistema hacia el equilibrio. De manera similar, debe-
mos estar conscientes de que determinadas practicas pueden no ser
adecuadas en estados especificos de desequilibrio. Las técnicas yoguicas
son como poderosas medicinas y no deben ser prescritas sin expe-
riencia.

Aun cuando se han descrito cinco tipos diferentes de comportamiento
sicofisiol6gico, no hay realmente una clara demarcacién entre cada uno.
Por ejemplo, algunas personas comienzan a exhibir una respuesta de
relajacion normal pero se "trancan™ en un punto determinado e inclu-
S0 se excitan, una vez que se alcanzan los niveles de relajacién. Esta
primera situacion sugiere que hay un bloqueo en el proceso de relaja-



Apéndice

cion en un determinado nivel subconsciente, mientras que la secunda
situacion indica que este bloqueo esta causando miedo y perturbacion,
como puede ocurrir cuando hay una experiencia traumatica reprimida
que no ha podido ser totalmente afrontada o resuelta. Estas obstruccio-
nes son frecuentemente recurrentes en la misma etapa de yoga nidra,
lo que ayuda a la persona a reconocerla, a evaluar el problema y luego
“liberarse".

Encontrando el propio nivel
También es importante que cada persona se considere individualmen-
te, pues todos tenemos métodos y capacidades diferentes de afrontar el
estrés, y algunas personas pueden funcionar normalmente bajo mayo-
res niveles de estrés que otras. El estrés puede simplemente definirse
mediante la siguiente férmula:

Estrés = numero de situaciones estresantes
habilidad de afrontarlas

Por lo tanto, para reducir el estrés podemos reducir el nimero de
situaciones estresantes mediante el cambio de estilo de vida o aumen-
tar nuestra habilidad de afrontarlo con técnicas como el yoga, y fre-
cuentemente un elemento de cada uno es necesario. Cada individuo
vive en diferentes niveles de estrés, de acuerdo con su situacion externa
y su habilidad de afrontarla. Por lo tanto, el entrenamiento en el yoga
nidra no debe hacer énfasis en que cada persona produzca exactamen-
te los mismos resultados en el equipo de biorretroalimentacion. Es su-
ficiente con que cada quien aprenda a inducir cambios positivos en la
direccion correcta. A partir de alli, evolucionara y encontrara su propio
nivel a través de la préactica diaria.

Consolidando los cambios en la vida

Alo largo del programa se hizo énfasis en la terapia del sankalpa para
ayudar a los sujetos a consolidar los cambios en sus vidas. Esto incluyd
consideracion de las actitudes sicoldgicas, los mecanismos de afrontar,
losyamas y niyamas, todo lo cual puede ayudar a vivir mas plenamente y
con menos estrés. Esto involucrd charlas, discusiones y reuniones, las



Yoga Nidra

cuales capacitaron a cada participante a ver donde sus actitudes erro-
neas estaban creando dificultades en la relajacion. Como esto sélo se
hacia a nivel intelectual, consciente, el sankalpa en el yoga nidra se vol-
vi6 un medio poderoso de transferir los cambios deseados a niveles
subconscientes mas profundos de la mente.

Fue necesario un grado de destreza para.el manejo de los cursos con
elrfin prevenir el exceso de obsesién con el equipo de
bio.Tctroalimentacion y la compeiitividad para alcanzar los resultados
"correctos”, y que cada individuo encontrara naturalmente su propio
nivel. Sin embargo, generalmente se observd que los resultados de la
biorretroalimentacion solamente dieron un refuerzo positivo a la idea
de la necesidad de cambio y a la efectividad del yoga nidra y otras
técnicas yd’uicas.

Otras posibilidades

Aungue este estudio ofrece solamente un pequefio vistazo de un vasto
campo, la combinacion de yoga nidra y biorretroalimentacion puede
ser un hallazgo importante para quienes no han desarrollado 'suficien-
te autoconsciencia y alin no son capaces de evaluar sus acciones y reac-
ciones internas.

Los cursos se concentraron principalmente en la reduccion del estrés,
pero facilmente pueden desarrollarse mas alla para llevar a las perso-
nas a la meditacion y despertar la creatividad de la mente. Esco
involucraria la utilizacién de un electroencefalograma para registrar
los patrones del cerebro durante las practicas progresivas de yoga. Aun-
que este mas complejo aparato estuvo disponible durante los cursos, se
encontré que con solo el medidor REP era suficiente para llevar a las
personas hacia la autoconsciencia.

La relajacion es un prerrequisito necesario para la meditacion. Una
vez que se ha dominado, entonces la meditacion se vuelve una expe-
riencia mas significativa. Desde aqui, las posibilidades pueden solo ex-
pandirse.

232



Apéndice

Diagrama de los Chakras

233



Yoga Nidra



. Aorta

Diagrama de los Organos Internos

Cerebro 13. Colon descendente (i.g.)

Espina dorsal 14. Intestino delgado

Columna vertebral 15. Colon sigmoideo (i.g.)

. Traquea 16. Ano

17. Esofago

Pulmén izquierdo 18. Pulmon derecho

19. Diafragma

Corazén
Diafragma 20. Higado
Estémago 21. Vesicula

22. Colon ascendente (i.g.
Bazo (ig)
; 23. Ciego
Pancreas

24. Apéndice

. Colon transversal
(intestino grueso -i.g.-) 25. Recto



Atmn.ke.ra
Ahimsa
Ajapa japa
Ajna chakra
Aklishla

Amaroli

Amrit

Anahat
Anamaya kosha
Ananda
Anandamaya kosha
Antar mouna
Anusthan
Arjuna

Arohan

Ariha

Asana

Asmita

Glosario

Ego

Ausencia de violencia interior

Repeticion continua y espontanea del manera

El "tercer 0jo”. Localizado detras del entrecejo
Sin dolor, o placentero. Uno de los dos tipos de
vritlis

Préactica de tomar la propia orina para desarrollar
resistencia y vitalidad

Néctar inmortalizante producido mediante las
practicas yoguicas

Chakra del corazén o centro emocional

El cuerpo material

Bienaventuranza eterna.

Cuerpo de bienaventuranza

Técnica de meditacidn consistente en mantener si-
lencio interior

Resolucion de practicar el mantea intensamente por
un periodo determinado

Uno de los cinco hermanos Pandava del
Mahabharala. A él se dirigia Lord Krishna en el
Bhagavad Gira

Pasaje, ascendente al cuerpo sutil

Necesidad material o riqueza

Postura fisica en la cual se est4 en armonia con si
mismo

Estado en el cual el ego y la individualidad se tras-
cienden

249



Yoga Ntdra

Alma

Avid)a

Awarohan
Ayurjgda
Baikhan japa
Bandhas

Bhagavad Cita

Bhakti soga
Bhavana
Bhrumadhyc
Bindu.

Brohmacharya
Brahmc mukurta

Bwvuldki

Chaitanya

Cliakra

Chidakash dharana

Chidakash

Chilla

Dakshina
Dakshina marga
Dharana
Dharma

Diksha

Ganges

Gayatri

Geru

Cita

AJma individual

Ignorancia o falca de percepcidn consciente
Pasaje descendente al cuerpo sultil

Sistema védico de tratamiento médico
Repecicion audible del manera

Crupo de practicas en gque se contraen y masajean
los diganos internos

Discurso de Lord Krishna a Arjuna durante la gue-
rra del Mahabharala

Yoga de devocion

En el bhakti yoga es la expresion del ser interior
Entrecejo

Centro de la creacion individual de donde ema-
nan por primera vez las vibraciones psiquicas
Control de la energia sexual con propoésitos espiri-
tuales

De las 4:00 a las 6:00 am. La hora mas apropiada
para la practica espiritual

Intelecto

Despenar consciente

Centro psiquico en el cuerpo sutil

Técnica de meditacion que consiste en desarrollar
consciencia de chidakash

Espacio de conciencia experimentado en la region
de la cabeza

Conciencia individual

Ofrenda dada al guru en la ceremonia de iniciacion
Tafiera de la mano derecha

Mantener la mente en un solo punto; meditacion
El deber natural que debe seguirse en la vida
Iniciacion

Rio sagrado de la India

Mantra védico de 24 silabas

Color ocre, tipico de lavescimenta de los sannyasins
Ver Bhagavad Gita



Cunas
Guru

Gyana
Gyana yoga

Gyanain
Gyanendriyas
Hatka yoga

Ida

Ishta devala
Japa
Jivanmukta
Kalpana shakti
Kama

Karma

Karma yoga

Karmendriyas

Kaya sthairyam
Kirian

Klishta
Krishna

Kriya

Kiiya yoga
Kumbhak
Kundalini

Kundalini yoga

Glosario

Atributo o cualidad de la naturaleza

Literalmente el que. dispersa, la oscuridad. Maes-
tro espiricual

Conocimiento espiritual

Yoga para, temperamentos predominantemente
racionales

Conciencia de si mismo

Los cinco sentidos

Yoga para obtener pureza fisica y espiritual y cana-
lizar el prana

Canal prénico del cuerpo. Se asimila a la fuerza
lunar

Deidad personal

Repeticion del mantra

Alma liberada durante su vida

Energia de imaginacion

Necesidad emociona!

Accion. Ley de causa y efecco que rige la vida de
los individuos

Yoga de la accion. Accion realizada con conciencia
meditativa

Los cinco Otganos fisicos de accion: pies, manos,
organos del habla, 6rganos reproductivos y
excretorios

Literalmente quiecud del cuerpo

Canto devocional

El otro tipo de irritti, doloroso o dificil

Dios hindu, encarnacion de Vishnu

Accién 0 movimiento m

Practicas de kundalini yoga

Retencidn interna o externa de la respiracion
Energia espiritual adormecida en mooladhar
chakra

Aspecto del yoga que busca despertar la energia
del kundalini



Yoga Nidra

Laghoo sharikha-
prakshalana

Laya yoga

Madya
Mahabharala
Mahalmas
Maithuna
Mala

Matias
Manasik Japa

Mandola
Manipur

Manomaya kasha
Aiansa

AianCra

Manlra siddhi
Manlra yoga

Maya

Moksha
Mouna
Mudra

Moola bandha

Mooladkar

Nada yoga
Nadis
Nama smaran

Neti
Nirvikalpa samadhi

252

Variacion corta de la técnica de limpieza del siste-
ma digestivo

z'oga de la disolucion consciente de la indivi-
dualidad

Estado intermedio

Gran épica de la India antigua

Grandes almas

Unién sexual dentro de! contexto tantrico

Collar utilizado para la préactica del Japa

Mente racional

Tercera etapa del Japa, con repeticion del mantra
mentalmente

Zona o &rea, representacion pictdrica

Centro siquico detras del ombligo asociado, con la
vitalidad y la energia

Cuerpo mental

Carne. Uno de los tattwas del tantra

Sonido o vibracion que libera la mente de ataduras
Cuando el mantra despierta el cuerpo causal
Practica de yoga que libera la mente a través de
sonidos y vibraciones

liusion o nociones equivocadas sobre la propia
identidad

Liberacion o libertad

Silencio interior

Postura fisica que denota una actitud siquica
Blogueo del perineo. Técnica para encontrar y
despertar mooladhar chakra

Chakra situado en el perineo en donde se concen-
tra la energia primaria

Poga del sonido interno

Canales de flujo pranico

Sadhana que involucra recordar el nombre del
Sefior

Préactica de limpieza para la nariz y la cabeza

El tercer estado del samadhi, la iluminacién divina



hivritti marga

Niyama

Oom
Panchalattwa
Paramliansa

Parivrajaka
Patanjali

Pawanmvktasan
Pingala

Prakrili
Pramana

Prana

Prana vidya
Pranamaya koska
Pranayama
Pratyahara
Pravritli marga
Puja

Purusha
Rajas

Rama
Ramayana
Rasayana

Raja yoga

Rtchaka
Sadhaks
Sadhana
Sadhu

Glosario

El camino de la persona que se retira completa-
mente del mundo

Disciplina interna

Manera universal, unién de los sonidos A-U-M
Literalmente los cinco elementos.

Cisne supremo. Estado avanzado de los maestros
de yoga

Mendicante né6mada

Rishi que establecio los estados de meditacién en
el sistema del raja yoga

Serie de asanas preliminares

Canal primeo que conduce la energia dindmica
gue se manifiesta como prana sliakti

Naturaleza individual

Conocimiento basado en la experiencia directa
Energia vital que permea toda la materia

Ciencia del conocimiento y el control del prana
Cuerpo de energia

Practicas respiratorias para expandir la energia vital
Préctica en la que se recira la mente de los sentidos
El camino de la extraversion

Porma de pratyahara ensefiada en las etapas ini-
ciales de sanatana dharma.

Totalidad de la conciencia

Uno de los tres gunas. Dinamismo, estado de acti-
vidad y creatividad

Dos hindu, encarnacion de Vishnu

Epica de la India antigua

Ciencia que forma parte del Atharve Veda. Es un
sistema de quimica bésica que ain hoy se conoce
El yoga del despertar de la conciencia siquica a
través de la meditacion

Exhalacion

Aspirantes espirituales

Préactica espiritual

Hombre santo de la India

253



Yoga Nidra

Sahasrar

Samadhi

Samavida
Samskara
Sanaiana Dhaima
Sandhya

Sangil

Sankclpa
Sankhya
Sannyasa
Sannyasin
Satsarig

Sattwa

Shakti
Skaktipat

Shankaracharya

ShankhapTakskalana

Shanti
Sheektari

Sheel ali
Shiva
Shoonya
Siddhis
Smriti

Snmad Bkagavata
Surya namaskar

254

El chakra mas alto que simboliza el umbral entre
el mundo siquico y el espiritual Se localiza en la
coronilla

Culminacion de la meditacion. Estado de unidad
con el objeto de medicacion y la conciencia universal
El segundo de los cuatro textos védicos.
Memorias inconscientes

Sistema de valores eternos

Rito utilizado por los rishis

Musica del nada yoga extraida del Samaveda
Resolucion

Uno de los cinco sistemas de filosofia védica
Renunciacién y dedicacion

Renunciante

Reunion en la que se discuten los principios de
verdad

Uno de los tres gunas. Estado de luminosidad y
armonia

Energia primaria; conciencia manifesca

La transferencia de una experiencia poderosa de
guru a discipulo

Sabio iluminado que vivié hace cinco mil afios
Técnica de shatkarma que utiliza agua salina para
limpiar el sistema digestivo

Paz

Ejercicio de respiracion en el que se inhala por
entre los dientes

Ejercicio de respiracion en que el que se inhala
por enere la lengua enroscada

Dios supremo de la tradicién hind( que represen-
ta la conciencia cosmica

Vacio

Poderes paranormales

Memoria.

La vida de Sri Krishna escrita por Sukhadev
Saludo al sol, serie de doce asanas para revitalLizar
el prana



Sushurnna

Swadhisthan
Swara Yoga
Tames

Tanira

Tapasya
Titiksha
Tratak

Uddiyan bandha
Ujjayi

Upafishads
Vairagya
Vajroli

Vama marga
Vedanla

\edas

Vibhutis
Vigyanamaya hostia
Vikalpa

\Mparyaya
Vishuddhi

\neka
VriUis
Yama

Yantra

Yoga nidra
Yoga Vashishlha

Cjosario

Nadi central en la columna que conduce el
Kundalini desde mooladhar hasta sahasrar
Segundo chakra asociado con el plexo sacro
Ciencia del ciclo respiratorio

Uno ce los tres gunas. Estado de inercia o
ignorancia

Antigua ciencia que busca la evolucion de la con-
ciencia y de la cual se deriva el yoga

Austeridad

Resistencia

Técnica de concentracion en la que se observa fija-
mente un punto y se enfoca la mente

Técnica de bloqueo del abdomen que dirige el
prana hacia sushumna

Técnica de respiracion en la que se contrae la
epiglocis

Textos védicos escritos por antiguos sabios

No apego

Contraccion del pasaje urinario en los hombres
para estimular swadhisthan chakra

Tantra de la mano izquierda

Uno de los seis sistemas de filosofia hindu
Antiguos textos espirituales

Ceniza sagrada

Cuerpo siquico

Creencia sin fundamento

Conocimiento equivocado

Centro siquico localizado a nivel de la garganta:
punto de purificacion

Conocimiento correcto o entendimiento
Modificaciones mentales descritas en el raja yoga
Autocontrol

Forma visual de un mantra utilizado para la
meditacion

Técnica de suefio siquico que induce la relajacion
Antiguo texto espiritual



